
Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 1

0 
№

 1
  2

02
5

104

Впервые Витгенштейн вводит понятие языковой 
игры в седьмом параграфе Философских исследова-
ний и затем неоднократно использует его на протя-
жении всей книги. Очевидно, что для него это очень 
важное понятие, и в дальнейшем оно становится 
частью философского словаря. Он пишет: «К тому 
же весь процесс употребления слов в языке (2)1 
можно представить и в качестве одной из тех игр, 
с помощью которых дети овладевают родным язы-
ком. Я буду называть эти игры ‘языковыми играми’  
и говорить иногда о некоем примитивном языке как 
о языковой игре. Процессы наименования камней 
и повторения слов за кем-то также можно назвать 
языковыми играми. Вспомни о многократных упо-
треблениях слов в приговорах к играм-хороводам2. 
‘Языковой игрой’ я буду называть также единое 
целое: язык и действия, с которыми он перепле-
тен» [1, с. 83]. Рассмотрим данный отрывок более  
детально.

Витгенштейн использует здесь слово ‘игра’ дву-
мя способами: в его обычном разговорном букваль-
ном смысле для обозначения игр, в которые игра-
ют дети; а также в новом техническом смысле для 
обозначения использований языка, которые мы при 
нормальных условиях не сочли бы играми в пре-

дыдущем смысле этого слова3. Игра-хоровод — это, 
несомненно, игра в ее традиционном понимании,  
в то время как использование языка для описания, 
к примеру, места преступления не является игрой 
в буквальном смысле. Витгенштейн, по всей види-
мости, считает, что дети осваивают родной язык 
(частично или полностью), играя в языковые игры 
в буквальном смысле, полагая, что выкрикивать на-
звания камней и приносить их в ответ — это тоже 
своего рода игра (хотя и не дает нам ее названия). 
Тем самым он считает, что мы овладеваем ‘языко-
выми играми’ (в техническом смысле), играя в них 
(в буквальном смысле).

Для лучшего представления обсуждаемого поня-
тия полезно привести больше примеров буквальных 
языковых игр (Витгенштейн как пример упоминает 
только игру-хоровод). Я полагаю, что в качестве та-
ковых подойдут игры наподобие Шпиона4, Скраб-
ла5, кроссвордов, орфографических конкурсов  
и игр в рифмы. Все это — игры, в которые мы игра-
ем посредством использования языка, и они со-
ответствуют определению игры Бернарда Сьютса  
в смысле использования неэффективных средств 
для достижения цели [5, p. 37–39]. Иными слова-
ми, Витгенштейн считает, что (a) такие игры игра-

Колледж Иисуса, 
Оксфордский университет, 
Оксфорд, Великобритания

ПРОТИВ ЯЗЫКОВЫХ ИГР

К. МАКГИНН

В эссе представлена критика витгенштейнианской концепции языковых игр. 
Проводится различие между техническим и буквальным употреблением тер-
мина ‘игра’ в рамках философии языка Витгенштейна. Демонстрируется, что 
концепция языковых игр выстраивается по аналогии с играми, которые в бук-
вальном смысле подразумевают использование языковых выражений. При-
водится аргументация, призванная показать, что ‘игра’ является неудачной 
аналогией для использования языка. С одной стороны, она демонстрирует 
активную и неоднородную природу языка, что достижимо посредством дру-
гих сравнений (например, со спортом или танцами). С другой стороны, она 
упускает, что в ряде контекстов использование языка не является игрой.

Ключевые слова: игра, языковые игры, техническая деятельность, Людвиг Вит-
генштейн, философия языка, природа языка.

УДК 1(091)+81
DOI: 10.25206/2542-0488-2025-10-1-104-107
EDN: ZPTUFX

Институт философии 
Национальной академии наук Беларуси,

г. Минск, Беларусь

Перевод с английского

Д. А. БОРОДА

ПРОВОКАЦИИ



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 10  №

 1  2025
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

105

ют важную роль в изучении языка и (b) что они 
формируют хорошую модель для других способов 
использования языка (не являющихся в буквальном 
смысле языковыми играми). Утверждение (a) — это 
эмпирический тезис о том, как дети на самом деле 
учатся говорить, и он кажется мне неправдоподоб-
ным и необоснованным: такое использование языка 
было бы слишком сложным, чтобы быть базовым 
для изучения языка, и, конечно же, дети могли бы 
изучать язык, не играя с ним ни в какие игры. Од-
нако меня больше интересует концептуальное ут-
верждение (b): является ли использование языка  
в (реальных) языковых играх подходящей моделью 
для использования языка за их пределами?

Но это не так, по одной очень простой причине: 
другие способы использования языка не являются 
играми. Если я использую язык для описания ме-
ста преступления, написания статьи по физике или 
юридического документа, я вовсе не играю в игры, 
а занимаюсь тем, что Сьютс называет ‘технической 
деятельностью’, — деятельностью, направленной  
на максимально эффективное достижение опре-
деленной цели [5, p. 37]. Чисто интуитивно такое 
техническое использование языка даже отдален-
но ничем не похоже на игру — точно так же, как 
смертельная битва на поле боя не является своего 
рода игрой (в отличие, скажем, от игры в ковбоев  
и индейцев). Не все виды человеческой деятельно-
сти являются играми, и не все виды использования 
языка — языковыми играми. На самом деле они мо-
гут быть связаны между собой только по той при-
чине, что мы не используем язык в игровой манере, 
когда занимаемся деятельностью, которая в явном 
виде не является игрой. Есть действительно серьез-
ные занятия, которые резко контрастируют с игра-
ми, и то же самое касается использования языка. 
Не все ‘языковые игры’ являются языковыми игра-
ми. Если все это задумывалось как простая метафо-
ра, то она крайне неудачная, а если как буквальная 
истина6, то она откровенно неверна.

Витгенштейн не приводит никаких аргументов 
или оснований для описания всех случаев использо-
вания языка как языковых игр; он просто заявляет, 
что будет говорить о них именно так. Но мы вправе 
спросить, что мы получим, если так сделаем (учиты-
вая буквальную ложность подобных утверждений). 
Кто-то может сказать, что это всего лишь воль-
ная метафора, призванная подчеркнуть активную 
природу языка, — нам не стоит относиться к ней 
слишком серьезно. Я представил бы три замечания 
по поводу данного высказывания. Во-первых, сам 
Витгенштейн явно относится к ней очень серьез-
но, полагая, что она раскрывает глубокую истину  
о природе языка. Во-вторых, что бы мы сказали, 
если бы пишущий о познании философ объявил, 
что он собирается называть способы приобрете-
ния знаний ‘играми в знания’? Он мог бы указать  
на то, что дети часто приобретают знания посред-
ством игр, таких как викторины и угадайки, и за-
тем заявить, что все становится на свои места, если 
мы будем моделировать процесс приобретения 
всех знаний на основе таких игр. Разумеется, мы 
вправе возразить: «В приобретении исторических, 
научных или математических знаний нет ничего 
похожего на игру!» Это просто безответственное  
и вводящее в заблуждение использование поня-
тия игры. Или предположим, что философ науки 
предложил бы говорить о ‘научных играх’ по ана-
логии с реальными играми. Разве это не странный  
и ошибочный способ говорить о науке? Наука — это 

не игра! Называть биологию и химию ‘играми’ —  
значит, искажать их суть и предполагать, что нау- 
ка — это что-то несерьезное или легкомысленное, 
некая форма развлечения.

В-третьих, почему Витгенштейн выбирает имен-
но понятие игры, чтобы подчеркнуть активную  
и неоднородную природу языка? Это верно, что он 
ссылается на предполагаемое семейное сходство7, 
заложенное в самом понятии игры, чтобы смодели-
ровать свою концепцию языка по семейному сход-
ству, но все же есть множество других (предполага-
емых) понятий с семейным сходством, которые он 
мог бы выбрать взамен этого. Если он просто хотел 
указать на то, что существует множество неодно-
родных типов использования языка, не имеющих 
общей основы, он вполне мог бы сравнить язык  
с чем-то наподобие следующего: лицами, числами, 
искусством, наукой, танцами, музыкальными ком-
позициями, прическами, спортом, мебелью и еще 
многим другим. Все они демонстрируют большое 
разнообразие в своих проявлениях, и можно ут-
верждать, что у них нет общей сущности (по край-
ней мере, Витгенштейн утверждал бы именно так). 
Почему же он не сравнивает язык с этими вещами? 
Почему использует именно основанное на семей-
ном сходстве понятие игры? Почему бы не гово-
рить о ‘языковом спорте’, ‘языковых танцах’ или 
‘языковых искусствах’? Видимо, он считал, что по-
мимо прочего игры представляют собой наилучшую 
аналогию для множественных способов использова-
ния языка, и тщетно пытаться искать в его тексте 
какие-либо обоснования такого решения. Очевидно 
одно — большинство случаев использования языка 
совсем не похоже на игры, если брать понятие игры 
в его буквальном смысле. Они похожи на игры  
не более чем рубка дров.

Можем ли мы заполнить пробел в рассуждениях 
Витгенштейна? В языковых играх как правило нет 
побед и поражений, нет никаких ненужных пре-
град, нет никакого игрового инвентаря вроде бит 
и мячей, нет фолов и штрафных ударов. Верно, что 
оба вида деятельности регулируются правилами,  
но ведь ими также регулируются и многие другие 
(судопроизводство, королевский этикет, манеры 
поведения за столом, религиозные обряды и т.д.);  
да и правила грамматики не похожи на правила 
типичных игр вроде шахмат, ведь там нет правил, 
которые устанавливают условия победы. Кажется, 
использование предложений не похоже на игру ни  
в каком интересном смысле. Язык не более игра, 
чем наука, искусство или промышленное произ-
водство: вот почему мы не говорим о ‘научных 
играх’, ‘художественных играх’ или ‘промышлен-
ных играх’. Почему же мы уделяем столько внима-
ния ’языковым играм’ Витгенштейна? Почему бы 
нам прямо не заявить: «Язык — это не игра!». Мы 
могли бы признать, что использование языка явля-
ется чем-то очень неоднородным, как и сами игры,  
не предполагая при этом, что это какая-то разновид-
ность игры. И мы также могли бы принять тот факт, 
что иногда играем в игры с языком, не считая, что 
любое использование языка похоже на игру (если 
бы вы вздумали использовать язык в игровой фор-
ме на заседании суда, то судья, скорее всего, тут же 
сделал бы вам замечание: «Это не игра!»).

Так почему же Витгенштейн использует имен-
но такую аналогию и почему его читатели склонны  
с ним соглашаться? Отдельно он нигде это не об-
суждает и на этот счет у меня нет хороших предпо-
ложений, но, возможно, это как-то связано с под-



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 1

0 
№

 1
  2

02
5

106

сознательным ощущением того, что использование 
языка не является чем-то практическим в том же 
самом смысле, что и нелингвистическое поведе- 
ние, — то есть слова сами по себе не имеют прак-
тического эффекта. Язык состоит из ‘просто слов’,  
а не из имеющих последствия действий («Палки  
и камни могут сломать мне кости, но слова никогда 
не причинят мне вреда»8). Использование языка по-
хоже на игру, так как отделено от реальной прак-
тической жизни. Если это является основанием для 
использования метафоры игры, то оно кажется мне 
слабым и ошибочным, а также философски поверх-
ностным. И если для этого нет никакого другого 
основания, разговоры о языковых играх бессмыс-
ленны и лишь вводят в заблуждение. Их следует от-
бросить. Мы можем говорить о разных типах языка, 
или о разных языковых формах, или о разных язы-
ковых практиках, но мы не должны использовать 
понятие языковой игры для характеристики об-
щей природы языка. Не существует никаких язы-
ковых игр за исключением тех, что являются ими  
в буквальном смысле этого слова9.

Примечания

1 Речь здесь идет о введенном во втором параграфе приме-

ре со строителями и их способами употребления слов ‘блок’, 

‘колонна’, ‘плита’ и ‘балка’.
2 Игра-хоровод (ring-a-ring-a-roses game) — детская игра 

наиболее популярна в Англии. Чаще всего в нее играют в дет-

ском саду, где дети берутся за руки и водят хоровод, напевая 

стихотворение: «Ring a ring o’ roses, A pocket full of posies, 

Atishoo! Atishoo! We all fall down», — и затем должны после-

довать стихотворению и упасть. Существует версия, что игра 

олицетворяет события, происходящие во время чумы [приме-

чание переводчика. — Д. Б.].
3 Справедливости ради, следует заметить, что апологеты 

понятия языковых игр (Sprachspiele) часто ссылаются на тот 

факт, что семантическое поле немецкого слова ‘Spiele’ в це-

лом шире, чем у английского слова ‘Game’ или у русского сло-

ва ‘Игра’ [2, p. 55]. Среди прочего оно, в частности, включает  

в себя такие значения, как игра, пьеса, соревнование, дело, 

действие, воспроизведение, исполнение и т.д.). В немец-

ком языке почти любое занятие (не только игру-хоровод,  

но и даже простое бесцельное подбрасывание мяча в воздух) 

можно назвать ‘Spiel’ [также дополнительно о мотивах введе-

ния Витгенштейном понятия языковых игр см.: 3, p. 199–201; 

4, p. 159–164; примечание переводчика. — Д. Б.].
4 Шпион (I Spy) — английская игра, где необходимо вы-

брать объект, который находится в поле зрения и произнести: 

«I spy with my little eye something...». Подсказкой может быть 

цвет, размер или первая буква. Другой человек должен уга-

дать, что это такое [примечание переводчика. — Д. Б.].
5 Скрабл (Scrabble) — игра, заключающаяся в составлении 

взаимосвязанных по принципу кроссворда слов на игровом 

поле [примечание переводчика. — Д. Б.].
6 Среди попыток дать некоторое неметафорическое истол-

кование содержания понятия языковых игр отдельно стоит 

отметить исследования, в которых они рассматриваются как 

тип сигнальных игр [6, p. 122–159] и эволюционных игр [7–9; 

примечание переводчика. — Д. Б.].
7 Согласно Витгенштейну, вещи и явления относятся  

к одному типу не потому, что они разделяют некое общее для 

них эссенциальное свойство, а потому, что они обладают ха-

рактерными сходствами друг с другом, которые тем не менее 

не воплощаются с необходимостью в любом явлении, отно-

сящемся к определенному типу [примечание переводчика. — 

Д. Б.].
8 Детская поговорка (Sticks and stones may break my bones, 

but words can never hurt me), назначение которой в том, чтобы 

показать, что людям нельзя нанести физический вред непри-

ятными словами [примечание переводчика. — Д. Б.].
9 Характеризовать весь язык посредством понятия игры — 

это то же самое, что характеризовать с его помощью культуру 

целиком (все имеющиеся в ней обычаи, институты и обще-

ственные структуры). Несомненно, игры составляют часть 

культуры, но было бы крайне ошибочным думать (если только 

не допустить появление какой-то невероятной новой теории), 

будто вся культура состоит из игр. Ведь мы могли бы задаться 

резонным вопросом, чем подкласс ‘игр’, обычно так называе-

мых, отличается от всех других видов деятельности, которые 

были подведены под это понятие. Антрополог, просто объ- 

явивший, что он собирается называть каждый аспект культу-

ры ‘культурной игрой’, вызвал бы недоумение и протест.

Список источников

1.  Витгенштейн Л. Философские исследования / пер. с 

нем. М. С. Козловой, Ю. А. Асеева // Философские работы. 

Москва: Гнозис, 1994. Ч. 1. С. 75–319.

2.  Savickey B. Playing Language Games // Wittgensteinian 

(adj.): Looking at the World from the Viewpoint of Wittgenstein’s 

Philosophy / Eds. S. Wuppuluri, N. da Costa. Cham: Springer, 

2020. P. 55–66.

3.  Travis C. The Proposition’s Progress // The Oxford 

Handbook of Wittgenstein / Eds. O. Kuusela, M. McGinn. Oxford: 

Oxford University Press, 2011. P. 182–213.

4.  Gerrard S. A Philosophy of Mathematics Between Two 

Camps // The Cambridge Companion to Wittgenstein / Eds.  

H. Sluga, G. Stern. Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 

P. 152–179.

5.  Suits B. The Grasshopper: Games, Life, and Utopia. 

Calgary: Broadview Press, 2005. 180 p.

6.  Lewis D. Convention: A Philosophical Study. Cambridge, 

MA: Harvard University Press, 1969. 213 p.

7.  Skyrms B. Presidential Address: Signals // Philosophy of 

Science. 2008. Vol. 75, № 5. P. 489–500. DOI: 10.1086/594501.

8.  Barrett J. A., Skyrms B. Self-Assembling Games // The 

British Journal for the Philosophy of Science. 2017. Vol. 68, № 2. 

P. 329–353. DOI: 10.1093/bjps/axv043.

9.  Barrett J. A., VanDrunen J. Language Games and the 

Emergence of Discourse // Synthese. 2022. Vol. 200, № 2.  

P. 1–15. DOI: 10.1007/s11229-022-03645-7.

Сведения о переводчике
БОРОДА Дарья Андреевна, магистр культурологии, 
аспирант Института философии Национальной ака-
демии наук Беларуси, г. Минск, Беларусь.
ORCID: 0009-0000-8142-9754
ResearcherID: LMN-9082-2024
Адрес для переписки: darya.boroda.00@mail.ru

Источник перевода: McGinn C. Against Language-
Games // Philosophical Provocations: 55 Short Essays. 
Cambridge, MA: The MIT Press, 2017. P. 75–78.
Ссылка на полный текст эссе:
https://www.google.ru/books/edition/Philosophical_
Provocations/OAQxDwAAQBAJ?hl=ru&gbpv=1&dq

Для цитирования

МакГинн К. Против языковых игр = McGinn C. Against 

Language Games / пер. с англ. Д. А. Бороды // Омский науч-

ный вестник. Сер. Общество. История. Современность. 2025. 

Т. 10, № 1. С. 104–107. DOI: 10.25206/2542-0488-2025-10-1-104-

107. EDN: ZPTUFX.

Статья поступила в редакцию 12.10.2024 г.
© Д. А. Борода



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 10  №

 1  2025
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

107

References

1.  Wittgenstein L. Filosofskiye issledovaniya [Philosophical 

Investigations] / trans. from Germ. M. S. Kozlova, Ju. A. Aseev // 

Filosofskiye raboty [Philosophical Works]. Moscow, 1994. Part 1. 

P. 75–319. (In Engl.).

2.  Savickey B. Playing Language Games // Wittgensteinian 

(adj.): Looking at the World from the Viewpoint of Wittgenstein’s 

Philosophy / Eds. S. Wuppuluri, N. da Costa. Cham: Springer, 

2020. P. 55–66. (In Engl.).

3.  Travis C. The Proposition’s Progress // The Oxford 

Handbook of Wittgenstein / Eds. O. Kuusela, M. McGinn. Oxford: 

Oxford University Press, 2011. P. 182–213. (In Engl.).

4.  Gerrard S. A Philosophy of Mathematics Between Two 

Camps // The Cambridge Companion to Wittgenstein / Eds.  

H. Sluga, G. Stern. Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 

P. 152–179. (In Engl.).

5.  Suits B. The Grasshopper: Games, Life and Utopia. Calgary: 

Broadview Press, 2005. 180 p. (In Engl.).

6.  Lewis D. Convention: A Philosophical Study. Cambridge, 

MA: Harvard University Press, 1969. 213 p. (In Engl.).

7.  Skyrms B. Presidential Address: Signals. Philosophy of 

Science. 2008. Vol. 75, no. 5. P. 489–500. DOI: 10.1086/594501. 

(In Engl.).

8.  Barrett J. A., Skyrms B. Self-Assembling Games. The British 

Journal for the Philosophy of Science. 2017. Vol. 68, no. 2. P. 329–

353. DOI: 10.1093/bjps/axv043. (In Engl.).

9.  Barrett J. A., VanDrunen J. Language Games and the 

Emergence of Discourse. Synthese. 2022. Vol. 200, no. 2. P. 1–15. 

DOI: 10.1007/s11229-022-03645-7. (In Engl.).

About the translator
BORODA Darya Andreyevna, Master Degree 
in Cultural Studies, Graduate Student, Institute  
of Philosophy, National Academy of Sciences of 
Belarus, Minsk, Belarus.
ORCID: 0009-0000-8142-9754
ResearcherlD: LMN-9082-2024
Correspondence address: darya.boroda.00@mail.ru

For citations

McGinn C. Against language games / trans. from Engl. 

D. A. Boroda. Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. 

Modernity. 2025. Vol. 10, no. 1. P. 104–107. DOI: 10.25206/2542-

0488-2025-10-1-104-107. EDN: ZPTUFX.

Received October 12, 2024.
© C. McGinn

Jesus College, 
University of Oxford, 

Oxford, UK

AGAINST LANGUAGE GAMES

C. McGINN

The essay presents a critique of the Wittgensteinian concept of language-games. 
A distinction is made between the technical and literal use of the term ‘game’ 
within Wittgenstein’s philosophy of language. It is demonstrated that the concept of 
language-games is constructed by analogy with games that literally involve the use 
of linguistic expressions. Arguments are given to show that ‘game’ is an unfortunate 
analogy for language use. On the one hand, it is intended to show the active and 
heterogeneous nature of language, which is achievable through other comparisons 
(e.g. with sport or dance). On the other hand, it misses the point that in a few 
contexts language use is not a game.

Keywords: game, language-games, technical activity, Ludwig Wittgenstein, 
philosophy of language, nature of language.

UDC 1(091)+81
DOI: 10.25206/2542-0488-2025-10-1-104-107
EDN: ZPTUFX

Institute of Philosophy, 
National Academy 

of Sciences of Belarus, 
Minsk, Belarus

Translated from English

D. A. BORODA


