
О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 2  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

141

Я пришел к тревожному выводу, что понятие 
личности в том виде, в каком его используют фило-
софы, является плохим понятием. Его применение 
приводит к постановке плохих вопросов, на кото-
рые не могут быть даны ясные ответы. Оно не обо-
значает какой-либо естественный вид и является 
источником откровенных заблуждений. Поэтому  
от него, как от важного понятия в философии, сле-
дует отказаться, за исключением ряда крайне огра-
ниченных случаев.

Что же считается личностью? Как правило, мы 
применяем слово ‘личность’ по отношению к обыч-
ным взрослым людям в здравом уме, предполагая 
наличие у них определенного набора психических 
характеристик — интеллекта, сознания, самореф-
лексии, самоконтроля, памяти и так далее. Но как 
тогда быть с детьми? В какой именно момент вре-
мени человеческий ребенок становится личностью? 
В возрасте половой зрелости, или когда ребенок на-
чинает ходить и говорить, или при рождении, или 
в третьем триместре беременности, или в момент 
зачатия? В этом вопросе наши взгляды кардинально 
расходятся. Согласно стандартному локкеанскому 
определению1, в основе которого лежит критерий 
сознательной саморефлексии, личности должны 
обладать развитыми когнитивными навыками, так 
что становление личности начинается только тог-
да, когда разум достигает определенного уровня 
развития, — вероятнее всего, где-то в период по-
лового созревания или даже позже, в зависимости  
от конкретного человека. По этой причине многие 
человеческие дети должны считаться не-личностями 
(nonpersons), хотя у них есть человеческие тела, 
разум, язык и воля. Но как тогда быть с теми, кто 
страдает различными формами умственной отста-
лости, — являются ли они личностями? Является 
ли взрослый аутист личностью? Уничтожает ли 
кома или болезнь Альцгеймера личность? Являетесь 

ли вы личностью во время сна или перед смертью  
во сне? И существует ли наука о личности? По-
лезно ли это понятие в биологии или психологии? 
Почему оно у нас есть? Что оно нам дает?

Мы склонны ограничивать понятие личности че-
ловеческим родом — только о людях говорят, что 
они являются личностями. Наши домашние живот-
ные не считаются личностями, как и наши ближай-
шие биологические родственники. Разве стали бы 
мы называть личностями других особей из семей-
ства гоминид, если бы они все еще существова- 
ли — Неандертальцев, Homo erectus и всех осталь-
ных? Когда-то даже отрицалось, что представители 
других рас являются личностями. Но не ошибаемся 
ли мы, накладывая эти ограничения? Может, вско-
ре мы обнаружим, что гориллы на самом деле явля-
ются личностями? Что повлечет за собой такое от-
крытие? Может ли их ДНК заставить нас признать, 
что гориллы — это тоже личности, точно так же как 
оно требует признать, что они принадлежат к тому 
же семейству, что и лемуры? Может ли их личность 
стать научным открытием? И если они личности,  
то как тогда нам быть с другими приматами, с дру-
гими млекопитающими или даже с рептилиями, — 
может быть, они тоже личности, просто мы об этом 
еще не знаем? Значит ли это, что на основе эмпи-
рических фактов мы можем знать, что крокодилы  
не являются личностями, так же как мы знаем, что 
они не теплокровны? Является ли это научным фак-
том? Возможно ли, чтобы черепахи оказались лич-
ностями, а акулы или осьминоги — нет? И когда 
именно в ходе эволюции появился биологический 
вид личностей? И можем ли мы перестать называть 
себя личностями, если наши психические способ-
ности упадут ниже определенного уровня (напри-
мер, можем ли считать осмысленными высказыва-
ния вида ‘раньше мы были личностями, но теперь  
не соответствуем требуемым стандартам’)?

Колледж Иисуса, 
Оксфордский университет, 
Оксфорд, Великобритания

ПОНЯТИЕ ЛИЧНОСТИ

УДК 111
DOI: 10.25206/2542-0488-2024-9-2-141-145
EDN: UEPXBN

К. МакГИНН

В эссе содержится критика метафизических способов использования термина 
‘личность’. Поскольку данный термин не обозначает какой-либо естествен-
ный вид, философы должны перестать задаваться вопросом ‘что составляет 
основу непрерывного существования личности?’. Это просто плохой вопрос. 
Правильно поставленные вопросы о тождестве (‘что такое тождество чело-
веческого животного?’, ‘что такое тождество человеческого разума?’ и т.д.) 
следует формулировать только в терминах естественных видов.

Ключевые слова: личность, квазиличность, тождество личности, естественные 
виды, фазовые сорталии.

Омский государственный
 технический университет, 

г. Омск

Перевод с английского

А. В. НЕХАЕВ



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 9

 №
 2

  2
02

4

142

Существует отдельный философский вопрос 
под названием ‘тождество личности’, в рамках ко-
торого мы пытаемся найти нечто, что составляет 
основу непрерывного существования личности. 
Он охватывает множество хитроумных мысленных 
экспериментов, но теория, которая бы нас удовлет-
ворила все еще не найдена. Предполагается, что от-
вет на данный вопрос не должен включать в себя 
не-личностей: мы ведь не ищем условия неличного 
тождества, — очевидно, что речь идет исключитель-
но о личности как таковой. Поэтому официально 
нас не интересуют маленькие дети и представи-
тели других биологических видов, поскольку они 
не считаются личностями. Тем не менее все те же 
мысленные эксперименты и все те же теории мож-
но применить и к таким не-личностям. Допустим,  
у нас есть человеческий ребенок, скажем, трехлет-
няя Джилл, которая непрерывным образом суще-
ствует во времени. Мы могли бы спросить, в чем 
заключается основа ее непрерывного существова-
ния, — что именно делает этого ребенка тем, кого 
мы называем Джилл? Это ее тело, или мозг, или 
воспоминания, или сознание, или особенности ха-
рактера — или ничего из вышеперечисленного? 
Мы можем представить, как меняем ее мозг на мозг 
Джека, или делим ее мозг на две части, или стираем 
ее воспоминания, используя типичные для фило-
софии мысленные эксперименты. Впрочем, все это  
не будет иметь никакого отношения к тождеству 
личности: Джилл просто-напросто не является лич-
ностью (пока) в соответствии с нашим стандартным 
определением. Или вы считаете, что человеческие 
дети в действительности являются личностями, на-
чиная уже с периода возникновения плода? А как 
тогда нам быть с кошками и собаками — в чем за-
ключается основа их тождества во времени? Что 
делает собаку по кличке Фидо тем самым Фидо? 
Можно заменить мозг Фидо, стереть воспоминания, 
поменять особенности характера и подвергнуть те-
лепортации, то есть типичным философским экспе-
риментам. Но все это будет касаться не тождества 
личности, а лишь собачьего тождества: ведь здесь 
мы ищем ответ на вопрос ‘это та же самая соба-
ка?’, а не на вопрос ‘это та же самая личность?’. 
Хотя, конечно же, эти вопросы о не-личностях  
на деле ничем не отличаются от вопросов о лично-
стях, – у нас нет двух разных философских проблем, 
одна из которых касается личностей, а другая —  
не-личностей. Вопрос о тождестве личности в том 
виде, в каком он обычно ставится, в действитель-
ности не является вопросом о тождестве личности 
как таковой. Это ошибочное наименование. И по-
нятие личности — это не то понятие, которое нам 
необходимо для решения подобных вопросов; оно 
слишком ограничено.

Вполне возможно, что именно это обстоятель-
ство превращает наши вопросы о тождестве в за-
ведомо неразрешимые проблемы, так как само  
по себе понятие личности оказывается слишком рас-
плывчатым, запутанным и неестественным. Можно 
задаваться вопросами о том, что представляет со-
бой тождество тела, тождество разума и тождество 
животного (скажем, собаки или гориллы), однако 
задаваться вопросом о тождестве ‘личности’ — это 
пытаться ответить на плохо сформулированный 
вопрос, требующий более ясного представления  
о том, что есть личность. Что останется от этого 
вопроса после того, как мы ответим на все осталь-
ные, и в частности на вопрос о том, что такое со-
бачье или человеческое тождество? Если у нас есть 

теория человеческого тождества во времени, разве  
у нас нет всего необходимого? Иными словами, 
почему бы нам не сосредоточить свое внимание  
на видовых понятиях и не сформулировать во-
прос о тождестве таким образом? Видовые понятия 
— это сорталии с хорошей репутацией в отличие  
от предполагаемой сорталии ‘личность’, допускаю-
щей в своем применении высокую степень неопре-
деленности. Если мы выясним, что можем успешно 
решать вопросы тождества животных (собак, че-
репах, людей и т.д.), то зачем нам тогда проявлять 
дополнительное беспокойство о якобы важном,  
но на самом деле надуманном вопросе тождества 
личности? Возможно, такое беспокойство лишь по-
рождает псевдо-вопросы, на которые нет никаких 
ответов. Можно вполне осмысленно задаваться во-
просами о тождестве разума во времени: например, 
что позволяет мне сегодня обладать тем же разумом, 
что и вчера или год назад? В ответе скорее всего бу-
дут предъявлены конкретные ссылки на мои психи-
ческие способности, а также на определенные виды 
психологической преемственности; на этот вопрос 
тем самым можно дать ясный ответ. Хотя он вряд 
ли удовлетворит того, кто нацелен на разгадывание 
тайн тождества личности, понимаемых как вопро-
сы о совершенно ином виде сущностей — не как 
вопросы о разуме, а как вопросы о личности. По-
чему, спросит вас такой исследователь, одна и та же 
личность не может иметь разные разумы в разное 
время, и почему разные личности не могут разде-
лять один и тот же разум? Такие вопросы кажутся 
надуманными, но они легко возникают на основе 
предположения о том, что существует некий важ-
ный дополнительный (further) вопрос о тождестве 
личности. Однако, я думаю, если мы перестанем 
задаваться этим вопросом и прекратим беспоко-
иться о надуманной категории личности, то у нас 
исчезнут все препятствия и мы сможем охватить 
все то, что действительно важно, а именно тожде-
ство тела, животного и разума. На самом деле там 
просто нет никаких дополнительных вопросов, ко-
торыми стоило бы задаваться, по крайней мере, так 
утверждают скептики в отношении ‘тождества лич-
ности’. Поэтому те, кто занимается тайнами тож-
дества личности, должны нам объяснить, что еще  
за вопрос (ясно сформулированный) останется 
после того, как ответы на все остальные вопросы 
будут получены. И хотя понятие личность вошло  
в наш концептуальный словарь совсем недавно 
(взамен прежних понятий ‘души’ или ‘духа’), вопро-
сы о нашем тождестве, несомненно, возникли за-
долго до того, как оно появилось.

Довольно подозрительно, что у нас нет терми-
на, соответствующего понятию ‘личности’, для 
других видов. Некоторые неравнодушные люди 
предлагают распространить это понятие на другие 
виды, основываясь на их психологическом сходстве  
с нами; но подобное предложение кажется мне ско-
рее вынужденным и слишком условным. Не менее 
странно и то, что у нас нет более общего понятия,  
в рамках которого личность рассматривалась бы 
как частный случай, особенно учитывая тот факт, 
что мы признаем за животными наличие как разума, 
так и тела. Мы считаем, что каждый день своего су-
ществования Фидо остается той же самой собакой, 
равно как и Билл продолжает быть тем же самым 
человеком на всем протяжении жизни; однако мы 
не имеем термина, соответствующего ‘личности’, 
который мы могли бы добавить к нашему описанию 
Фидо. У нас просто нет слова для указания на есте-



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 2  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

143

ственный психологический вид, который охватывал 
бы и Билла, и Фидо, и который напоминал бы нам 
понятие личности, поэтому нам приходится делать 
прямое утверждение, что Фидо — это не-личность. 
Мы могли бы попробовать использовать терми-
ны ‘психологический субъект’, ‘эго’ или ‘самость’,  
но они не выражают понятие нечеловеческого, хотя 
и личностно-подобного существа (‘квази-лично-
сти’?). Все это говорит о том, что понятие личности 
на самом деле не является понятием естественно-
го вида — оно не предназначено для того, чтобы 
с его помощью фиксировать значимые природные 
признаки вещей. У него совершенно иная функция. 
Именно поэтому мы не располагаем более широким 
понятием личности, несмотря на признание опреде-
ленного сходства между людьми и другими видами, 
а также между взрослыми людьми и малолетними 
детьми. Функция слова ‘личность’ не в том, чтобы 
выразить природу определенного вида вещей; ско-
рее оно предназначено для того, чтобы навязать 
определенный тип деления, или установить некото-
рый принцип исключения. Оно намеренно создава-
лось в качестве ограничения.

Известно, что Локк считал ‘личность’ судебным 
термином2 (forensic term), то есть термином, принад-
лежащим сфере права. Я согласен с тем, что ‘лич-
ность’ — это политический и юридический термин, 
как и обозначаемое им понятие. Включить человека 
в класс личностей значит наделить его определен-
ными правами — юридическими, политическими, 
моральными. Личность — это тот, кто обладает 
либо считается обладателем таких прав, правообла-
датель. Это все равно что назвать кого-то ‘джентль-
меном’, а не ‘простолюдином’: смысл в том, чтобы 
указать, как к такому человеку следует относиться,  
а не в том, чтобы добраться до его природной сущ-
ности. Мы отказываемся называть детей и живот-
ных личностями не потому, что считаем их принци-
пиально отличными от нас по их реальной природе, 
а потому, что выводим их за пределы нормативной 
сферы, к которой принадлежат взрослые нормаль-
ные люди, — то есть сферы ответственности, юри-
дических обязательств, собственности и тому по-
добного. И хотя существуют реальные признаки, 
лежащие в основе такого рода судебных различе-
ний, термин ‘личность’ используется для того, что-
бы абстрагироваться от них и сосредоточить наше 
внимание на вопросах права и политики. Мы объяв-
ляем молодого человека личностью по достижении 
им определенного положения в обществе, точно так 
же как мы могли бы договориться считать горил-
лу личностью, если бы гориллы имели юридические 
права, сопоставимые с теми, которыми обладают 
взрослые люди. И дело здесь вовсе не в том, что мы 
путем наблюдения или анализа открываем факты, 
свидетельствующие о том, что эти существа явля-
ются личностями, — пусть даже мы и можем таким 
образом обнаружить соответствующие факты об их 
разуме или теле. Термин ‘личность’ — это своего 
рода почетный или статусный термин, призванный 
обозначать принадлежность к некоторой группе, 
он только указывает на юридическое и политиче-
ское положение. Так же, например, как и термины 
‘гражданин’ или ‘аристократ’, ‘звезда’ или ‘леди’. 
Это не понятие определенного вида природных су-
ществ.

Теперь мы ясно видим, что не так с философ-
ским применением понятия личность. Это понятие 
создавалось для использования в политическом  
и юридическом контексте, а не в метафизическом 

или научном. Поэтому нет такого вопроса, как ‘при-
рода личности’ или ‘тождество личности во време-
ни’, хотя есть вполне реальные вопросы о природе 
животных и их разума, равно как и о тождестве 
животных и их разума во времени. Конечно, мы 
можем задаваться вопросами о природе разумов 
разного уровня сложности, включая локкеанское 
саморефлексивное сознательное существо, кото-
рое способно ‘рассматривать себя как себя’. Но их  
не следует интерпретировать как деление на ‘лич-
ностей’ и ‘не-личностей’: подобная дихотомия про-
сто не может быть реалистичной из-за существу-
ющего множества степеней разумности животных 
(и человека). Нет такого онтологического субъекта, 
как личность, — по крайней мере, в том смысле, 
в каком это понятие обычно используют филосо-
фы. Вид ‘нормальный взрослый человек с юриди-
ческими правами и обязанностями’ не является 
метафизическим видом, каким его пытаются нам 
представить философы3. Они вырвали понятие лич-
ности из привычного судебного контекста и попы-
тались поставить на службу метафизике, задавая  
с его помощью вопросы о надуманной онтологиче-
ской категории. Отсутствие какого-либо значитель-
ного прогресса в решении этих вопросов служит 
лучшим свидетельством того, что понятие личности 
было превратно истолковано. Давайте избавимся  
от понятия личности в метафизике и вернем его на 
место в сферу права и политики. Мы по-прежнему 
можем обсуждать природу животных, включая 
людей, и задаваться вопросами о тождестве этих 
сущностей во времени, признавая, что они по сво-
ей природе являются воплощенными разумами,  
но будем это делать уже не в рамках категории ‘лич-
ности’ или ‘тождества личности’. Ведь личностей —
примитивных или непримитивных — просто-напро-
сто не существует (в философском смысле слова).

Примечания переводчика

1 Под ‘стандартным локкеанским определением’ Колин 

МакГинн скорее всего подразумевает фрагмент XXVII главы 

Опыта о человеческом разумении (§9): «… личность есть раз-

умное мыслящее существо, которое имеет разум и рефлексию 

и может рассматривать себя как себя, как то же самое мыс-

лящее существо, в разное время и в различных местах только 

благодаря тому сознанию, которое неотделимо от мышления 

и, на мой взгляд, существенно для мышления, ибо невозмож-

но, чтобы кто-нибудь воспринимал, не воспринимая, что он 

воспринимает» [1, с. 387].
2 В отдельном параграфе XXVII главы Опыта о челове-

ческом разумении (§ 26) Джон Локк дает специальное разъ-

яснение термина ‘личность’, в частности, указывая, что «это 

юридический термин, касающийся действий и их ценности  

и относящийся поэтому только к разумным существам, знаю-

щим, что такое закон, счастье и несчастье» [1, с. 400].

3 В историко-философских дебатах о месте понятия лич-

ности в предложенной Джоном Локком классификации идей 

сложились три конкурирующие между собой интерпретации. 

Общим основанием для них служит локкеанский тезис о том, 

что все сложные идеи можно подвести под три базовые онто-

логические категории — субстанции, модусы и отношения [1, 

с. 213–214]. Наиболее влиятельной считается традиционная 

интерпретация, истоки которой принято возводить к неболь-

шой брошюре Эдмунда Лоу A Defence of Mr. Locke’s Opinion 

Concerning Personal Identity (1769 г.) [2]. Ее многочисленные 

сторонники [3–8], отталкиваясь от утверждения о юридиче-

ской природе личностей, говорят о том, что мы должны по-

нимать их именно как модусы, а не как субстанции. Другой, 

значительно менее популярной интерпретацией является по-



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 9

 №
 2

  2
02

4

144

пытка рассматривать личности в качестве субстанций [9–12]. 

И наконец, совсем недавно была предложена еще одна интер-

претация, где личности трактуются как отношения, в частно-

сти, между многочисленными диахроническими итерациями 

одного и того же сознания [13]. Очевидно, что Колин Мак-

Гинн в своем эссе защищает и развивает традиционную ин-

терпретацию понятия локкеанской личности.

Библиографический список

1.  Локк Дж. Опыт о человеческом разумении: сочинения. 

В 3 т. Москва: Мысль, 1985. Т. 1. 620 с.

2.  Law E. A Defence of Mr. Locke’s Opinion Concerning 

Personal Identity; In Answer to the First Part of a Late Essay on 

That Subject. Cambridge: Printed by J. Archdeacon Printer to the 

University, 1769. 40 p.

3.  Mattern R. Moral Science and the Concept of Persons in 

Locke // The Philosophical Review. 1980. Vol. 89, № 1. P. 24–45. 

DOI: 10.2307/2184862.

4.  Uzgalis W. L. Relative Identity and Locke’s Principle of 

Individuation // History of Philosophy Quarterly. 1990. Vol. 7,  

№ 3. P. 283–297.

5.  Thiel U. ‘Epistemologism’ and Early Modern Debates 

about Individuation and Identity // British Journal for the 

History of Philosophy. 1997. Vol. 5, № 2. P. 353–372. DOI: 

10.1080/09608789708570971.

6.  Thiel U. The Early Modern Subject: Self Consciousness 

and Personal Identity from Descartes to Hume. Oxford: Oxford 

University Press, 2011. 483 p.

7.  LoLordo A. Person, Substance, Mode and ‘the Moral Man’ 

in Locke’s Philosophy // Canadian Journal of Philosophy. 2010. 

Vol. 40, № 4. P. 643–667. DOI: 10.1080/00455091.2010.10716738.

8.  LoLordo A. Locke’s Moral Man. Oxford: Oxford University 

Press, 2012. 145 p.

9.  Alston W. P., Bennett J. Locke on People and Substances //  

The Philosophical Review. 1988. Vol. 97, № 1. P. 25–46. DOI: 

10.2307/2185098.

10.  Chappell V. Locke on the Ontology of Matter, Living 

Things and Persons // Philosophical Studies. 1990. Vol. 60,  

№ 1/2. P. 19–32. DOI: 10.1007/BF00370973.

11.  Winkler K. Locke on Personal Identity // Journal of the 

History of Philosophy. 1991. Vol. 29, № 2. P. 201–226. DOI: 

10.1353/hph.1991.0041.

12.  Gordon-Roth J. Locke on the Ontology of Persons // The 

Southern Journal of Philosophy. 2015. Vol. 53, № 1. P. 97–123. 

DOI: 10.1111/sjp.12098.

13.  Simendic M. Locke’s Person Is a Relation // Locke 

Studies. 2015. Vol. 15. P. 79–97. DOI: 10.5206/ls.2015.681.

Сведения о переводчике
НЕХАЕВ Андрей Викторович, доктор философских 
наук, доцент (Россия), профессор кафедры «Исто-
рия, философия и социальные коммуникации» Ом-
ского государственного технического университета, 
г. Омск; профессор кафедры «Философия» Тюмен-
ского государственного университета, г. Тюмень; 
научный сотрудник Лаборатории логико-философ-
ских исследований Томского научного центра СО 
РАН, г. Томск.
SPIN-код: 5844-9381
AuthorID (РИНЦ): 394939
ORCID: 0000-0003-1358-743X
AuthorID (SCOPUS): 57211853279
ResearcherID: M-7208-2016
Адрес для переписки: avnehaev@omgtu.ru
Источник перевода:
McGinn C. The Concept of a Person // Philosophical 
Provocations: 55 Short Essays. Cambridge, MA: The 
MIT Press, 2017. P. 207–210.
Ссылка на полный текст эссе:
https://www.google.ru/books/edition/Philosophical_
Provocations/OAQxDwAAQBAJ?hl=ru&gbpv=1&dq

Для цитирования

МакГинн К. Понятие личности = McGinn C. The Concept 

of a Person / пер. с англ. А. В. Нехаева // Омский научный 

вестник. Сер. Общество. История. Современность. 2024. Т. 9, 

№ 2. С. 141–145. DOI: 10.25206/2542-0488-2024-9-2-141-145.

Статья поступила в редакцию 12.02.2024 г.
© К. МакГинн



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 2  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

145

References

1.  Lokk Dzh. Opyt o chelovecheskom razumenii: sochineniya. 

V 3 t. [An experience about human understanding: essays. In 3 

vols.] // Moscow, 1985. Vol. 1. 620 p. (In Russ.).

2.  Law E. A Defence of Mr. Locke’s Opinion Concerning 

Personal Identity; In Answer to the First Part of a Late Essay on 

That Subject. Cambridge: Printed by J. Archdeacon Printer to the 

University, 1769. 40 p. (In Engl.).

3.  Mattern R. Moral Science and the Concept of Persons in 

Locke // The Philosophical Review. 1980. Vol. 89, no. 1. P. 24–45. 

DOI: 10.2307/2184862. (In Engl.).

4.  Uzgalis W. L. Relative Identity and Locke’s Principle of 

Individuation // History of Philosophy Quarterly. 1990. Vol. 7,  

no. 3. P. 283–297. (In Engl.).

5.  Thiel U. ‘Epistemologism’ and Early Modern Debates 

about Individuation and Identity // British Journal for the 

History of Philosophy. 1997. Vol. 5, no. 2. P. 353–372. DOI: 

10.1080/09608789708570971. (In Engl.).

6.  Thiel U. The Early Modern Subject: Self Consciousness 

and Personal Identity from Descartes to Hume. Oxford: Oxford 

University Press, 2011. 483 p. (In Engl.).

7.  LoLordo A. Person, Substance, Mode and ‘the Moral Man’ 

in Locke’s Philosophy // Canadian Journal of Philosophy. 2010. 

Vol. 40, no. 4. P. 643–667. DOI: 10.1080/00455091.2010.10716738. 

(In Engl.).

8.  LoLordo A. Locke’s Moral Man. Oxford: Oxford University 

Press, 2012. 145 p. (In Engl.).

9.  Alston W. P., Bennett J. Locke on People and Substances //  

The Philosophical Review. 1988. Vol. 97, no. 1. P. 25–46. DOI: 

10.2307/2185098. (In Engl.).

10.  Chappell V. Locke on the Ontology of Matter, Living 

Things and Persons // Philosophical Studies. 1990. Vol. 60,  

no. 1/2. P. 19–32. DOI: 10.1007/BF00370973. (In Engl.).

11.  Winkler K. Locke on Personal Identity // Journal of the 

History of Philosophy. 1991. Vol. 29, no. 2. P. 201–226. DOI: 

10.1353/hph.1991.0041. (In Engl.).

12.  Gordon-Roth J. Locke on the Ontology of Persons // The 

Southern Journal of Philosophy. 2015. Vol. 53, no. 1. P. 97–123. 

DOI: 10.1111/sjp.12098. (In Engl.).

13.  Simendic M. Locke’s Person Is a Relation // Locke 

Studies. 2015. Vol. 15. P. 79–97. DOI: 10.5206/ls.2015.681.  

(In Engl.).

About the translator
NEKHAEV Andrei Viktorovich, Doctor of Philosophical 
Sciences, Associate Professor, Professor of History, 
Philosophy and Social Communications Department, 
Omsk State Technical University, Omsk; Professor 
of Philosophy Department, Tyumen State University, 
Tyumen; Research Associate of the Laboratory of 
Logical and Philosophical Studies, Tomsk Scientific 
Center, Siberian Branch, Russian Academy of Sciences, 
Tomsk.
SPIN-code: 5844-9381
AuthorID (RSCI): 394939
ORCID: 0000-0003-1358-743X
AuthorID (SCOPUS): 57211853279
ResearcherID: M-7208-2016
Correspondence address: avnehaev@omgtu.ru

For citations

McGinn C. The concept of a person / trans. from Engl.  

A. V. Nekhaev // Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. 

Modernity. 2024. Vol. 9, no. 2. P. 141–145. DOI: 10.25206/2542-

0488-2024-9-2-141-145.

Received February 12, 2024.
 © C. McGinn

Jesus College, 
University of Oxford, 

Oxford, UK

THE CONCEPT OF A PERSON

UDC 111
DOI: 10.25206/2542-0488-2024-9-2-141-145
EDN: UEPXBN

C. McGINN

The essay contains a critique of the metaphysical ways to use of the term ‘person’. 
Since the term does not designate any natural kind, philosophers must abandon 
the question ‘what constitutes the continued existence of a person?’. It’s just a bad 
question. All well-defined questions about identity (‘what is human animal identity?’, 
‘what is human mind identity?’, and so on) should formulate only in terms of natural 
kinds.

Keywords: person, quasi person, personal identity, natural kinds, phase sortals.

Omsk State
 Technical University, 

Omsk, Russia

Translated from English

A. V. NEKHAEV


