
Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 8

 №
 2

  2
02

3

106

1.  Мысленный эксперимент Киборг1. Предполо-
жим, что сейчас 2020 год. Том только что родился. 
Он человеческое животное (или просто животное, 
или представитель вида Homo sapiens, или орга-
низм). Теперь в качестве эксперимента предста-
вим, что в процессе своей жизни Том подвергнется 
(undergo) нескольким трансформациям, которые 
трансгуманисты полагают возможными (более то- 
го — вероятными и даже желательными) в буду-
щем. И давайте переместимся дальше во времени  
с целью описать возможные преобразования, про-
исходящие с ним.

В 2060 году Том стал улучшенным человеком.  
В его кровеносной системе циркулируют наноробо-
ты, которые борются с инфекциями и процессами 
старения, а также следят за его жизненными функ-
циями. Большая часть материи, которая когда-либо 
была частью его тела, была заменена более эффек-

тивными и долговечными неорганическими элемен-
тами. Проще говоря, в его случаях мы сталкиваем-
ся с технологиями, появление которых футурологи 
предсказывают в самое ближайшее время, пока 
ученыё-скептики настаивают на более поздних 
сроках их внедрения и реализации [1]. Мы даже 
можем сказать, что Том практически полностью 
стал киборгом. Практически каждая часть его че-
ловеческого тела была заменена на искусственные 
импланты, но не все: мозг Тома (включая мозговой 
ствол) заменён не был.

В 2090 году Том подвергаётся ещё одной 
трансформации. Для пересадки оказываются до-
ступны неорганические мозги (в комплекте идёт 
полностью неорганический мозговой ствол), функ-
ционирующие как центры контроля и координации,  
и выполняющие такие же функциональные задачи 
(регуляция обмена веществ в организме, дыхатель-

Католическая бизнес-школа 
при Университете Порту, 

г. Порто, Португалия

БУДУ ЛИ Я 
КОГДА-ТО КИБОРГОМ?

УДК 111
DOI: 10.25206/2542-0488-2023-8-2-106-115

Р. В. КУНЬЯ

Анималистическая теория Эрика Олсона основывается на предпосылке, что 
личность не является подходящим кандидатом на роль субстанционального 
понятия (в терминах Уиггинса). С его точки зрения, на вопрос «Чем мы фун-
даментально являемся и чем определяются условия нашего существования?» 
правильным ответом будет — животными. Формулируя мысленный экспе-
римент, опирающийся на современную процедуру замещения частей тела 
неорганическими имплантами, я постараюсь продемонстрировать, что ани-
малистическая теория Олсона не соответствует нашим устойчивым интуици-
ям. Моей конечной целью является доказать, что анимализм либо ошибочен  
в своих собственных предпосылках, либо требует значительной корректиров-
ки в отношении определения, чем именно является организм и в чем условия 
его сохранения во времени. Будет рассмотрена попытка Мэтью Ляо встро-
ить интуиции такого рода к анималистической точке теории личности. Также  
я планирую описать основы анималистической точки зрения Олсона, но толь-
ко после изложения собственного мысленного эксперимента. 

Ключевые слова: анимализм, человеческое животное, биологическая жизнь, 
организм, неорганические импланты.

Перевод с английского

Р. Л. КОЧНЕВ

Тюменский 
государственный университет, 

г. Тюмень

Позиции и А-Позиции



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 8  №

 2  2023
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

107

ные функции, циркуляция крови, и т.д.), как это 
происходит в организмах человеческих животных. 
К тому времени каждая подобная операция будет 
проходить одинаковым образом: мозг и мозговой 
ствол Тома будут заменять постепенно и по частям,  
а не полностью в один момент. Таким образом, 
жизненно важные функции Тома останутся непре-
рывными на протяжении всей процедуры. Какие 
бы воспоминания или психологические особен-
ности ни были у Тома, они будут воспроизведены  
на базе его нового неорганического мозга. Тем не 
менее его друзья беспокоятся — их тревожит во-
прос: выживет ли он в результате такой операции.

Их переживания вызваны олсонскими представ-
лениями о природе личности. Друзья Тома считают, 
что он так долго оставался одним и тем же живот-
ным, именно за счёт обеспечения жизненных функ-
ций этим конкретным мозговым стволом. Их опа-
сения заключается в том, что в результате подобной 
трансформации он может перестать существовать.

На этом моменте лучше остановиться и вспом-
нить анималистический взгляд Эрика Олсона. Это 
поможет понять цели мысленного эксперимента, 
а также рассмотреть, как вызванные им интуиции 
объясняются в контексте анимализма.

2.  Анималистический взгляд Олсона. Защита 
Олсоном анималистического взгляда на вопросы 
тождества личности основывается на утвержде-
нии, что животное является более подходящим по-
нятием, нежели личность, для введёного Уггинсом 
субстанционального понятия. Основываясь на сво-
ём прочтении Уиггинса [2, p. 15], Олсон утвержда-
ет: «... каждый партикулярный объект подпадает 
под некую категорию (kind) или понятие, которая 
особым образом сообщает нам, что это за объект,  
а не просто описывает его случайные свойства, 
даже такие важные, как что он делает или где он 
расположен в пространстве. Через понятие такого 
рода определяются условия существования во вре-
мени, распространяющиеся на все существа подоб-
ного типа, и только на них. Именно такие понятия 
называются субстанциональными» [3, p. 28].

Таким образом, субстанциональное понятие (1) 
говорит нам, чем является объект, в отличие от про-
стого указания на то, что он делает, и (2) определяет 
условия существования во времени, которые при-
менимы ко всем существам подобного типа. Более 
того, можно сделать вывод, что, во-первых, два объ-
екта, описываемых через единое субстанциональ-
ное понятие, всегда будут по необходимости иметь 
одинаковые условия существования во времени.  
И, во-вторых, что любой объект, описываемый та-
ким образом, будет всегда обладать одинаковыми 
условиями своего существования, т.е. «на всём про-
тяжении существования критерий идентичности  
не может быть изменён» [3, p. 29].

Субстанциональное понятие, согласно Олсо-
ну, следует отличать от того, что Уиггинс называ-
ет фазовыми сорталиями или типами — ребенок, 
спортсмен, философ. Эти понятия не раскрывают 
то, чем объект является в фундаментальном смыс-
ле, а скорее описывают, чем он является в какой-
то определенный момент своего существования. 
Кроме того, вполне представимы изменения, после 
которых объект продолжит своё существование,  
но больше не будет описываться прежней фазовой 
сорталией. Можно привести следующий пример: 
некто является спортсменом, но он (или она) су-
ществовал и до того, как занимался спортом, и точ-
но так же он может перестать быть спортсменом,  

но от этого он вовсе не должен с необходимостью 
перестать существовать. 

Как говорит Олсон, «есть такие существа, 
как бывшие спортсмены и будущие спортсмены.  
У спортсменов нет критерия идентичности, кото-
рым они обладают только по той причине, что они 
являются спортсменами» [3, p. 30].

Олсон является сторонником биологического 
подхода, с этой точки зрения наше субстанциональ-
ное понятие (т.е. понятие, которое лучше всего от-
вечает на вопрос о том, что мы собой представля- 
ем) — это не личность, а скорее, Homo sapiens, 
животное или живой организм. Цитируя его сло-
ва: «Животное (или организм, или человеческое 
животное) является парадигмальным примером 
субстанционального понятия и поэтому является 
идеальным кандидатом для определения условий 
существования во времени» [3, p. 36].

Отказ Олсона рассматривать личность в каче-
стве субстанционального понятия основывается  
на простом факте, что для существа быть лично-
стью «означает способность или возможность» [3, 
p. 35] и не имеет отношения к «внутренним, струк-
турным или присущим только [этому конкретному 
существу] характеристикам2» [3, p. 34]. Более того, 
биологические образования (или, попросту, — мы) 
продолжают своё существование даже в состояни-
ях, близких к нечеловеческим. В качестве таких со-
стояний можно назвать, например, эмбриональную 
стадию человеческого развития, или длительное ве-
гетативное состояние (так называемые ‘овощи’), их 
сложно считать людьми, но они всё равно остаются 
человеческими животными. Из этого Олсон делает 
вывод, что животные являются чем-то более фун-
даментальным, а значит, больше подходят в каче-
стве описания нас самих. Следовательно, на вопрос, 
«Чем мы действительно являемся?», следует прямо 
отвечать — животными. В то же время личность 
следует рассматривать как фазовую сорталию. Ис-
пользуя этот термин, в действительности, мы не со-
общаем, чем нечто является на самом деле, скорее, 
это больше походит на описание того, что нечто 
делает. Нечто (в нашем случае человеческое живот-
ное) может существовать до того, как стать лично-
стью, а также продолжить существовать и дальше, 
когда личности уже не будет3.

 Одна из особенностей рассуждений Олсона 
заключается во взаимозаменяемом использовании 
терминов ‘животное’, ‘человеческое животное’ 
и ‘организм’. В этот список можно было также 
включить термин ‘живой организм’, но, во-первых, 
он используется реже, а во-вторых, следует учиты-
вать, что для Олсона жизнь является фундаменталь-
ной характеристикой организмов4, так что это сло-
восочетание можно считать избыточным, так как 
неживых организмов быть не может. По крайней 
мере, так считает сам Олсон. Я планирую последо-
вать его примеру и  использовать данные термины 
аналогичным образом, однако позднее всё-таки по-
требуется сделать  определённые уточнения.

В своём стремлении точно описать биологи-
ческий подход к тождеству личности Олсон про-
ясняет некоторые вопросы, которые и будут нас 
волновать на протяжении этой статьи. Во-первых, 
биологический подход не исключает существова-
ние личностей другого рода — абсолютно нема-
териальных (таких как Бог, ангел или Картезиан-
ское Эго), или даже материальных, но сделанных 
«из гаек и болтов, или проводов и диодов», или же 
относящихся к другим биологическим видам [3,  



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 8

 №
 2

  2
02

3

108

p. 124]. Во-вторых, он не исключает того, что у этих 
разных типов личностей будут разные условия су-
ществования во времени [3, p. 27, p. 124 и далее]. 
Всё это верно с точки зрения описания самого под-
хода, однако в этом случае полностью исключается 
возможность того, что организм когда-либо может 
стать неорганизмом или небиологическим организ-
мом [3, p. 125]. Этот вопрос мы ещё рассмотрим, 
когда вернёмся к моему мысленному эксперименту. 
Ещё один важный момент — согласно Олсону, его 
анималистическую теорию не следует путать с теле-
сным взглядом (Bodily View) относительно вопросов 
тождества личности. Согласно этой концепции, «мы 
тождественны своим телам, а наше существование 
во времени обусловлено продолжением существо-
вания наших собственных тел» [3, p. 19]. Схожим 
образом дело обстоит с её модифицированной вер-
сией, которая рассматривает мозг в качестве физи-
ческого критерия тождества. В этом случае в ответ 
на вопрос локализации личности нам достаточно 
было бы просто указать туда, где находится мозг5.

Биологический подход (в концепции Олсона) 
выдвигает два основных утверждения: во-первых, 
мы — животные, представители вида Homo sapiens. 
Во-вторых, психологическая непрерывность не яв-
ляется необходимым или достаточным условием су-
ществования человеческого животного во времени. 
У нас есть мало причин отрицать первое утверж-
дение. По крайней мере, в слабом смысле все со-
гласны с тем, что мы — животные, если под этим 
понимается, что мы созданы животными, или что 
мы находимся в каком-то особом родстве с живот-
ными. Однако у некоторых может возникнуть ис-
кушение отрицать отстаиваемый Олсоном более 
сильный вариант этого утверждения. С этой точки 
зрения, когда мы называем себя животными, речь 
на самом деле идёт не о том, что мы конституиру-
емся как животные или что мы находимся в особом 
отношении с телом животного — нет, в этом случае 
делается утверждение о том, что мы с животным 
нумерически тождественны, мы действительно,  
в сущностном смысле, являемся животными. Фак-
тически, если утверждение «мы — животные» трак-
туется как «сущностно мы являемся животными», 
то мы либо имеем дело со специальным термином, 
либо нами делается ещё одно дополнительное ут-
верждение. Так, если мы говорим «Том является 
животным», то это означает «является ему нуме-
рически тождественным», а не просто «конститу-
ируется таким строением, которое есть у животно-
го». Если это действительно так, то условие нашего 
существования во времени заключается в том, что 
мы — животные, представители вида Homo sapiens. 
Как только мы  начнём правильно воспринимать 
первое утверждение (т.е. в его сильном варианте 
и с учётом сделанных уточнений), мнение о том, 
что психологическая непрерывность не является 
чем-то необходимым или достаточным для нашего 
существования, будет восприниматься менее скеп-
тически.

Далее, чтобы у Олсона была возможность сфор-
мулировать условия существования во времени, 
ему следует точнее определить, что такое ‘живот-
ное’. Именно здесь мне кажется, что взаимозаме-
няемое использование Олсоном терминов ‘живот-
ное’, ‘человеческое животное’ и ‘организм’ требует 
некоторого уточнения. В своей работе он всего 
лишь два раза эксплицитно формулирует критерий 
тождества: в одном случае упоминается животное6,  
а в другом — организм7. Несмотря на это, кажется 

очевидным, что в обоих случаях он концентрирует-
ся на одном и том же вопросе, и хотя он постоян-
но переключается между этими понятиями, он, как 
кажется, отдает предпочтение термину ‘организм’. 
Рискну предположить, что, хотя Олсон использует 
эти термины в качестве взаимозаменяемых поня-
тий, именно организм каким-то образом лучше все-
го передаёт то, что он имеет в виду8, и именно его 
условия сохранения во времени Олсон и пытается 
определить. Также в процессе своих рассуждений 
он во многом опирается на биологические исследо-
вания, его взгляд можно назвать содержательным 
с точки зрения современной науки. Метаболизм, 
телеология и сложность органического устройства 
являются важными чертами живого организма.  
Но что насчёт их условий тождества?

Обсуждая вопрос «Что собой представляет 
жизнь организма?», Олсон постоянно обращается 
к мозговому стволу, «органу, который главным об-
разом отвечает за управление вашими функциями 
жизнеобеспечения» [3, p. 140]. Именно это побу-
дило меня сделать на нём акцент в рамках сфор-
мулированного мной мысленного эксперимента, и, 
поскольку пришло время к нему вернуться, я остав-
лю рассуждения о важности мозгового ствола для 
следующего раздела этой статьи.

Теперь, когда у нас есть представление об ани-
малистической теории Олсона, следует задаться во-
просом: что есть в моём мысленном эксперименте, 
что способно опровергнуть эту точку зрения? Вы 
можете спросить себя: в чём проблема превраще-
ния человеческого животного в киборга? Посколь-
ку анималиста заботит только то, живо ли ещё че-
ловеческое животное, даже если киборг сохранит 
психологические характеристики Тома (его воспо-
минания, привычки и т. д.), единственный вопрос 
будет звучать: живёт ли конкретное человеческое 
животное на данный момент, или нет. Возможно, 
анималист может попытаться ответить, что процеду-
ра замены органов на неогранические импланты в 
2060 году, просто изменили некоторые черты Тома, 
но его основные жизненные функции остались 
прежними, как и орган, который ими управляет.  
Но если пойдем дальше и в 2090 году заменим моз-
говой ствол Тома неорганическим устройством,  
то в этот момент человеческое животное, извест-
ное как Том, прекратило бы своё существование. 
Тот факт, что киборг, полученный в результате по-
добной операции, мог бы обладать теми же психо-
логическими свойствами, что и Том, не является 
проблемой для анималистической точки зрения. 
Возможно, у вас появится желание возразить, что 
в результате мы получим лишь что-то вроде копии 
Тома, но в ней не будет ничего от его жизни в био-
логическом смысле.

Пришло подходящее время, чтобы раскрыть 
важнейший факт моего мысленного эксперимен-
та. Если вы прочтёте статью ещё раз, то заметите, 
что я никогда не упоминал о каких бы то ни было 
решениях или мыслях самого Тома. На самом деле 
для Тома не существует ничего даже отдалённо 
похожего на ментальную жизнь. Это потому, что  
в 2059 году Том погрузился в устойчивое вегетатив-
ное состояние. Но что это меняет?

3.  Вернёмся к Киборгу. Думаю, теперь понятно, 
почему я решил, что в будущем Тома ждёт такой 
несчастный случай. Если бы я формулировал мыс-
ленный эксперимент, предполагая, что у Тома по-
прежнему будут сохраняться высшие психические 
функции, такие как память и мышление, то даже 



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 8  №

 2  2023
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

109

после того, как он станет киборгом, основное вни-
мание было бы уделено именно наличию достаточ-
ной психологической преемственности или связан-
ности для установления факта тождества личности. 
Однако, как я заявил, моей целью является проде-
монстрировать, что анималистическая точка зрения 
либо несостоятельна на собственных основаниях, 
либо нам требуется скорректировать её представле-
ние по вопросу, чем является организм и в чём ус-
ловия его сохранения во времени. К несчастью для 
Тома, эту цель лучше всего достичь, если в рамках 
эксперимента он будет находиться в устойчивом ве-
гетативном состоянии, сохраняя все свои жизнен-
ные функции на протяжении нашего эксперимента. 
Итак, что мы можем сказать о событиях в вообра-
жаемом будущем Тома и о том, как они могли, если 
это возможно, повлиять на наше суждение о его 
нумерическом тождестве? Какие правдоподобные 
интуиции следуют из этих событий? И, что более 
важно, можно ли согласовать анимализм с подоб-
ными интуитивными представлениями?

Рассмотрим Тома в 2059 году, когда он впада-
ет в устойчивое вегетативное состояние. Давайте 
предположим, что это необратимо: кора головного 
мозга Тома повреждена и не подлежит восстанов-
лению, хотя его мозговой ствол остался целым. По-
сле операции по замене частей тела на более эф-
фективные импланты, мы уже могли бы называть 
его киборгом, даже если его мозг (всё ещё повреж-
дённый) и мозговой ствол (нетронутый) в процессе 
операции не были заменены. Интуитивно, кажет-
ся, что Том пережил процесс подобной операции. 
Разумеется, это верно только в случае, если мы из-
начально допускаем, что Том продолжал существо-
вать во времени даже после того, как погрузился 
в вегетативное состояние. В этом случае, как мне 
кажется, отрицательный ответ будет связан с пол-
ным отсутствием у него психологических качеств.  
Но в этом случае полностью отвергается и точка 
зрения Олсона, поскольку в рамках его подхода 
психологии также не придаётся абсолютно никако-
го значения. В этом и состоит специфика его под-
хода — он ставит биологию на место психологии 
[3, p. 16]. 

Но я не принадлежу к этому лагерю мыслителей. 
Моя задача продемонстрировать, что мы можем, 
оставаясь на анималистических позициях, иметь 
некоторые устойчивые и правдоподобные интуи-
ции относительно моего мысленного эксперимен-
та, которые анимализм не способен объяснить. И я 
также считаю, что одним из самых сильных доводов 
в пользу анималистической точки зрения является 
то, что она допускает в случаях, подобных происше-
ствию с Томом в 2059 году (Аргумент вегетативного 
состояния, сформулированный Олсоном), вы сохра-
ните своё существование во времени. Человеческое 
животное, которым вы являетесь, не перестаёт су-
ществовать только потому, что исчезают его глав-
ные ментальные функции. Мне кажется, что это 
очень правдоподобная интуиция, благодаря которой 
многие и стали сторонниками анималитической те-
ории тождества.

Давайте теперь обратимся к состоянию Тома 
в 2090 году. Сможет ли лишённый ментальности 
(mentally debilitated) Том пережить последнюю 
операцию? Будет ли это по-прежнему Том после 
подобной процедуры? На мой взгляд, мы вполне 
можем так утверждать. Легко возразить, что про-
цесс неорганического замещения частей тела не-
возможен и немыслим, однако для меня они вовсе 

не кажутся столь немыслимыми. Говоря слова-
ми Парфита9, они невозможны технологически,  
но они не являются совершенно невозможными. 
Независимо от того, какую позицию мы занимаем  
в отношении мысленных экспериментов и их обо-
снованности для выводов в философии, кажется, 
что мой пример не более надуман, чем любой дру-
гой, из области вопросов личного тождества. Как 
мы увидим, Олсон также рассматривает возмож-
ность замены частей тела неорганическими имплан-
тами, даже в ситуации, когда оперируемый нахо-
дится в сознании и продолжает мыслить. Учитывая 
вышесказанное, становится проще принять условия 
моего мысленного эксперимента. Но самое главное 
заключается в том, что с его помощью мы выявляем 
нашу интуицию — Том, или вы, или я, или любое 
другое человеческое животное в результате такой 
операции может выжить.

Вспомните ещё раз сюжет: Том уже находился 
в устойчивом вегетативном состоянии, когда на-
чались трансформации. Если отсутствие каких-ли-
бо других частей не имеет значения, почему мозг  
и мозговой ствол должны быть важнее всего осталь-
ного? Его психическая жизнь угасла с самого на-
чала эксперимента, так что это не может считаться 
помехой. Если это не изменило нашего мнения, что 
Том уже прекратил своё существование, то неуже-
ли оно способно изменить его сейчас? Возможно, 
дело вообще не в психологической составляющей. 
Возможно, к настоящему времени вы настолько ан-
гажированы анималистической точкой зрения, что 
теперь вас волнует вопрос замены мозгового ство-
ла. Явное преимущество анималистического под-
хода заключается в его способности описать усло-
вия сохранения во времени нас самих, равно как 
и других животных. Анимализм отвечает не только 
нашим обыденным интуициям, его также можно 
назвать научно обоснованным (насколько это воз-
можно в данной ситуации). Итак, поскольку вы по-
няли, какое значение анималистическая точка зре-
ния Олсона приписывает мозговому стволу, то у вас 
может возникнуть соблазн сказать, что Том умрёт, 
если его мозговой ствол заменят неорганическим 
имплантом. Но почему мы уделяем ему столько вни-
мания? 

Объяснение важности мозгового ствола в рам-
ках анималистической теории станет намного яс-
нее, если я сформулирую две потенциальные трак-
товки условий сохранения организма во времени, 
как, по моему мнению, они могу быть обнаружены 
в рамках позиции Олсона. Я думаю, что эти про-
чтения не являются абсолютно несовместимыми,  
но они содержат определённые разночтения и мо-
гут привести нас к разным результатам при рас-
смотрении ситуации Тома. Чтобы быть более по-
следовательным, я начну с ещё одного прочтения, 
которое я сам не рассматриваю как возможную 
интерпретацию Олсона. О ней, тем не менее, следу-
ет упомянуть, поскольку Олсона можно интерпре-
тировать подобным образом. В своём объяснении 
того, что такое жизнь организма, Олсон постоянно 
использует аналогии и метафоры. Так, он сравни-
вает жизнь с грозой, объясняя тот факт, что жизнь 
постоянно интегрирует новую материю в организм, 
которым она сама и является, он пишет: «Жизнь —  
это своего рода буря частиц в постоянном движе-
нии» [3, p. 136]. В какой-то момент Олсон заявля-
ет: «Каждый организм обладает жизнью, и трудно 
понять, как могла бы существовать жизнь, без ор-
ганизма, жизнью которого она является. Организм  



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 8

 №
 2

  2
02

3

110

не может быть одушевлен двумя жизнями, по край-
ней мере, одновременно» [3, p. 137]. Некоторые чи-
татели могут воспринять это как вступление на путь 
виталистов, своего рода наделение тела жизнью, 
чем-то вроде дыхания жизни или другим столь же 
мистическим вариантом мышления. Я думаю, слож-
но придумать что-то дальше от намерений Олсона 
и, по сути, от его достижений в области философии. 
Надеюсь, понятно, что такая трактовка полностью 
мной отвергается. Олсон явно упоминает биологию 
и биологические проблемы столь часто, что было 
бы просто абсурдным предположить наличие в его 
исследованиях мистического аспекта. К тому же 
это сделало бы его позицию совершенно непоследо-
вательной. Рискну предположить (если это вообще 
имеет значение), что дело может быть в банальной 
неспособности Олсона — и любого философа био-
логии или даже, более того, любого биолога, — вы-
разить с научной точки зрения, что такое жизнь  
в биологическом смысле.

Итак, какие, с моей точки зрения, есть возмож-
ные трактовки позиции Олсона по условиям со-
хранения организма во времени? Первое прочте-
ние предлагает сконцентрироваться на важности 
мозгового ствола или вообще учитывать только его. 
Олсон намеренно высказывается  несколько раз  
в пользу именно такого варианта трактовки своей 
философии: например, описывая случай человека  
в устойчивом вегетативном состоянии, он утверж-
дает, что «животное также не является "мёртвым 
мозгом", поскольку те части его мозга, которые 
управляют его вегетативными функциями, остают-
ся полностью нетронутыми» [3, p. 8]. Позже, рас-
сматривая случай отсутствия мозгового ствола, он 
заявляет: «Но отделённый головной мозг не являет-
ся животным сам по себе [...], потому что его части  
не координируют свою деятельность так, как де-
лают это другие части организма. [...] Причина  
не только в том, что различные органы, поддержи-
вающие жизнь, такие как сердце, легкие, пище-
варительный тракт и практически все остальные, 
были отдалены от головного мозга, но и в том, что 
те органы, которые когда-то координировали под-
держивающие жизнь функции в руке или головном 
мозге, были удалены» [3, p. 115].

В другом отрывке он высказывается даже более 
категорично: «Я предположил, что ваш мозговой 
ствол, как орган, который несет основную ответ-
ственность за управление функциями поддержания 
вашей жизни, необходим вам, поскольку без него 
нет жизни в её локковском понимании, и полно-
стью отсутствует живой человеческий организм» 
[3, p. 140]. Есть много других подобных отрывков10, 
которые могут навести на мысль, что значение моз-
гового ствола так велико, что без него невозмож-
но жить: на самом деле, мы только что видели, как 
Олсон подтвердил эту мысль. Разумно предполо-
жить, что абсолютно никому невозможно заменить 
мозговой ствол, и, следовательно, Том не является 
исключением. Выходит, что так понятая точка зре-
ния Олсона согласуется с нашими интуитивными 
представлениями о Томе в 2060 году. В то время 
Том всё ещё был человеческим животным. Просто 
так случилось, что большая часть его тела была за-
менена неорганическими имплантами. Том сам по 
себе сводится к собственному мозгу и мозговому 
стволу, это очевидно. Но, с точки зрения Олсона, 
это, вероятно, будет лишь крайним случаем ампу-
тации, когда животное урезано до минимума, обе-
спечивающего его выживание11. Стволовой мозг, 

ответственный за жизненные функции Тома, не по-
страдал от травм и не подвергался стороннему вме-
шательству. Он по-прежнему играет ту же роль, что  
и у любого другого человека, который не усовер-
шенствовался, как это сделал Том. И хотя большая 
часть тела Тома состоит из неорганических им-
плантов, которые не являются частью его биоло-
гического тела, это не представляет проблему для 
анималистической точки зрения. Протезирование 
Тома не может привести к его смерти. И дело точно  
не в том, сколько протезов или сколько органов  
и частей заменяется в процессе, а в том, какие это 
органы и части. И это справедливо ровно до 2090 го- 
да, когда, с точки зрения анимализма, случай Тома 
стал бы чем-то совершенно иным. Помните, Ол-
сон утверждал, что без мозгового ствола не было 
бы живого организма? Если бы эта трактовка была 
правильной, то мы вынуждены были бы сказать, что 
Том умер в 2090 году, когда ему заменили мозговой 
ствол.

Однако я не считаю это наиболее правильной 
трактовкой Олсона, и даже приведённые доказа-
тельства, как мне кажется, ясно показывают, что 
Олсон на самом деле имеет в виду, когда говорит  
о мозговом стволе. Дело не в том, что он важен per 
se, но в том, что его важность обусловливается его 
контролем жизненно важных функций нашего ор-
ганизма. Во всех приведённых выше утверждениях, 
каждое сделанное упоминание о мозговом стволе 
включает ссылку на его роль, его работу, его актив-
ность внутри организма: он координирует жизнен-
но важные функции, он направляет эти функции, 
он, по большей части, отвечает за эти них. Итак, 
важен не мозговой ствол, а его работа, те функ-
ции, которые он координирует. Если приведённые 
выше цитаты недостаточно убедительны, их легко 
дополнить: «Ваши жизнеобеспечивающие функции  
не нарушаются, когда вы погружаетесь в устой-
чивое вегетативное состояние» [3, p. 11]; «человек  
в вегетативном состоянии биологически неразрыв-
но связан с вами — ваши функции поддержания 
жизни продолжаются в этом человеческом живот-
ном» [3, p. 12]; «Чтобы сохраниться во времени, 
нам нужно то, что ранее я назвал биологической 
преемственностью: человек выживает только в том 
случае, если продолжаются функции, которые мо-
гут быть названы полностью животными (обмен ве-
ществ, способность дышать и циркулировать кровь 
и тому подобное)»12 [3, p. 16].

Таким образом, если у нас возникло подозрение, 
что первое прочтение не было абсолютно невер-
ным, скорее ему просто не хватало определённой 
точности, то мы можем обратиться ко второму про-
чтению Олсона и рассматривать его как более стро-
гий вариант (который, несомненно, он сам поддер-
жал бы). Дело не в том, что мозговой ствол важен 
сам по себе, а в том, что получает своё значение 
из-за его выполняемых им функций13.

Итак, согласуется ли точка зрения Олсона  
(с учётом уточнённого второго прочтения) с нашими 
интуитивными представлениями о Томе в 2090 го- 
ду? Казалось бы, согласно позиции Олсона, мы ни-
чего не можем возразить по поводу замены моз-
гового ствола неорганическим аналогом. Если его 
значимость действительно основывается на вы-
полняемых им функциях, то можно подумать, что  
не имеет никакого значения, является ли он чем-то 
органическим или неорганическим, пока он выпол-
няет свою работу, пока он координирует функции 
жизнеобеспечения. 



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 8  №

 2  2023
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

111

Хотя это и не кажется проблемой, идея неор-
ганического мозгового ствола, к сожалению, не-
приемлема для анималистов. В какой-то момент, 
принимая во внимание возможное существование 
других типов личностей, отличных от человеческо-
го животного, Олсон очень чётко заявляет, что ни 
один организм не может пережить процесс замены 
мозгового ствола неорганическим имплантом:

«Возможно, удастся постепенно заменить все 
части вашего тела, включая мозг, неорганически-
ми протезами таким образом, чтобы ваши умствен-
ные способности сохранялись на всём протяжении 
"операции" … В результате получится совершенно 
небиологический человек — рациональный, облада-
ющий сознанием, свободой воли и действий — кто 
был бы неразрывен с вами физически и психоло-
гически. Тем не менее, согласно биологическому 
подходу, это существо не было бы вами самими, по-
скольку вы являетесь биологическим организмом, 
а ни один организм не может стать не-организмом 
(по крайней мере, я намерен это утверждать)» [3, 
p. 125].

Аргумент, на который ссылается Олсон в кон-
це приведённой цитаты это его объяснение чем яв-
ляется организм, как уже я представил его supra,  
с учётом соответствующих характеристик — ме-
таболизма, телеологии и сложности органического 
устройства. По мнению Олсона, Том сможет про-
жить лишь до 2090 года, поскольку его жизнеобе-
спечивающие функции контролируются мозговым 
стволом. В тот момент, когда он будет заменён, ор-
ганизм Тома погибнет. Однако дело не в том, что 
Том погиб из-за того, что его жизненно важные 
функции исчезли или потому что не было ничего, 
что могло бы направлять и координировать их ра-
боту. Том перестанет существовать, потому что он 
перестанет быть организмом. А принимая во внима-
ние утверждение Олсона, что организм — это суб-
станциональное понятие, Том никогда не переста-
нет быть организмом, не переставая существовать.

Я думаю, Олсон прекрасно осознаёт проблему, 
которую замещение частей тела неорганическими 
имплантами представляет для анимализма. Поэто-
му, сформулировав своё определение, что такое ор-
ганизм, он обращается к этому вопросу ещё раз: 
«…представьте, что ваш мозговой ствол заменяется 
неорганическим аналогом не одномоментно, но по 
крупицам, шаг за шагом… в этом случае нет тако-
го момента времени, когда ваши жизнеобеспечи-
вающие функции остаются без координирующего 
их органа, или когда ваш головной мозг не воз-
буждается и не активируются мозговым стволом  
в обычном режиме. Как результат у нас отсутству-
ет потребность прерывания сознания на протя-
жении всей операции (предположим, что хирурги 
используют только местную анестезию). Результа-
том будет рациональное, мыслящее существо, об-
ладающее вашим сознанием. Разве не очевидно, 
что именно вы будете этим существом? Моя точка 
зрения, однако, предполагает, что вы не сможете 
пережить этот процесс…, я утверждаю, что нечто  
с неорганическим мозговым стволом вообще не мо-
жет быть животным» [3, p. 141–142]. В этой цитате 
Олсон фокусируется на ситуации, когда сознание 
сохраняется на протяжении всего процесса опера-
ции и, таким образом, кажется, что единственная 
причина, по которой мы интуитивно говорим, что 
существом, появившиеся в результате операции, 
всё ещё остаётся вами, связана с психологически-
ми состояниями. Однако в случае с Томом их нет 

вообще, и я утверждаю, что мы по-прежнему мо-
жем на уровне интуиции полагать, что Том — это 
Том, и он не перестал существовать только потому, 
что в 2090 году ему сделали ещё одну операцию. 
Итак, учитывая, что Том может стать киборгом,  
и учитывая, что он начинал существовать как че-
ловеческий организм, кажется, что есть только два 
возможных варианта (не учитывая тот, по которому 
Том перестал существовать): либо сделать вывод, 
что Том всё-таки не был человеческим организмом, 
по крайней мере, сущностно; или заключить, что 
организм всё-таки может пережить замену частей 
тела на неорганические14. Либо анимализм терпит 
неудачу на своих собственных основаниях, учиты-
вая, что предложенный мысленный эксперимент 
не был ‘запятнан’ психологическими состояниями, 
либо анимализм требует некоторых корректировок, 
касающихся определения того, чем является ор-
ганизм и в чём условия его сохранения во време-
ни. Выбор первого варианта влечёт полный отказ  
от анимализма. Второй вариант позволит согласо-
вать анимализм и наши практические интуиции.  
Но как это можно сделать?

Один из способов — последовать за рассуж-
дениями Ляо. Он приводит доводы в пользу того, 
что он сам называет Теорией Организма (Organism 
View) — способа согласования процесса замещения 
частей тела неорганическими имплантами с ани-
мализмом. Ляо считает, что X сущностно является 
организмом, если: «А) X начинает своё существо-
вание, когда появляется способность регулировать 
и координировать его метаболические и другие 
жизненные процессы; б) Х сохраняется во време-
ни до тех пор, пока существует то, что можно на-
звать "непрерывностью организма", т. е. сохраняю-
щаяся способность регулировать и координировать 
его метаболические и другие жизненные процессы;  
в) Х прекращает своё существование, когда способ-
ность регулировать и координировать его метабо-
лические и другие жизненные процессы навсегда 
исчезает» [8, p. 337]. Это представление о том, что 
такое организм, мало чем отличается от теории Ол-
сона. Основное различие заключается в том, что по 
мнению Ляо «могут существовать формы жизни,  
не основанные на углероде, которые имеют неугле-
родные взаимозависимые части, используемые для 
регулирования и координации различных жизнен-
ных процессов, таких как абсорбция, усвоение, ме-
таболизм и т.д. с конечной целью — перерабатывать 
определенный материал в топливо и продолжение 
функционирование. Если это действительно так, ка-
жется, что эти (не основанные на углероде) формы 
жизни, также могут квалифицироваться нами как 
организмы» [9, p. 17]. Если бы это было так, то заме-
на частей тела неорганическими имплантами боль-
ше не представляла бы проблемы с точки зрения 
анималиста (и, в конечном счете, для сторонника 
Теории Организма), в этом контексте наша крайне 
устойчивая интуиция, что Том переживёт операцию 
в 2090 году, легко согласуется с подобной точкой 
зрения. Ляо [9, p. 68] даже предлагает мыслен-
ный эксперимент, похожий на эксперимент Тома,  
за тем исключением, что, хотя сознание сохраняется 
на протяжении всего процесса, сама операция про-
исходит в другом направлении: вы начинаете своё 
существование как форма жизни, не основанная  
на углероде, а затем все ваши части постепенно за-
меняются аналогами из углерода.

В самом начале статьи я сказал, что мой мыс-
ленный эксперимент представляет проблему для 



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 8

 №
 2

  2
02

3

112

анималистической точки зрения. Учитывая пример 
Тома, я думаю, что у анималиста остаётся два вари-
анта: он может стиснуть зубы и продолжать отри-
цать, что Том выжил после замены мозгового ствола 
в 2090 году, или он может выбрать решение Ляо 
(если он отрицает, что Том выжил после 2090 года, 
то он также отрицает нашу интуицию, что в случае 
замены незначительного органа Том не может пе-
рестать существовать). Как я упоминал ранее, мой 
мысленный эксперимент представляет собой зна-
чительную проблему для сторонников анимализма, 
потому что они не могут отвергнуть нашу интуи-
цию, просто сказав, что мы предвзяты или находим-
ся под влиянием психологических соображений.  
В случае Тома этот вариант остаётся для них закры-
тым, и потому анималисты должны признать, что 
это сильный удар по анималистической точке зре-
ния в целом. Если мы предполагаем, что Том каким-
то образом может пережить постепенный процесс 
замены частей тела неорганическими имплантами, 
то, скорее всего, мы больше не можем сказать, что 
Том описывается через субстанциональное понятие 
‘организм’. Ведь Том начал своё существование как 
организм, потом перестал им быть, но при этом он 
не переставал существовать. Итак, быть организ-
мом — всего лишь фаза существования Тома, точ-
но такая же, как быть ребенком, спортсменом или 
философом? Похоже, что так и есть.

Что касается решения Ляо, то, на мой взгляд, 
принятие его идей влечёт за собой слишком высо-
кую цену для анималистов (или сторонников Тео-
рия Организма). Поскольку в этом случае мы пере-
определяем термин ‘организм’  таким образом, что 
он может вообще перестать быть субстанциональ-
ным понятием. В этом контексте следует обратить 
внимание на аргумент Ляо о возможности или при-
емлемости не углеродных форм жизни: «Хотя все 
наиболее знакомые нам организмы являются жиз-
ненными формами, состоящими из углерода, нет 
оснований предполагать, что все организмы с не-
обходимостью являются жизненными формами на 
основе углерода. Строго говоря, организмы — это 
просто сущности, состоящие из взаимозависимых 
частей» [9, p. 17, курсив мой15].

Вы можете возразить, что в решении, предло-
женном Ляо, нет ничего плохого — в нём просто 
расширяется само понятие организма или что этому 
понятию даётся более подробное определение. Раз-
ве я сам не говорил, что мой мысленный экспери-
мент задуман продемонстрировать анималистиче-
скую точку зрения? Что для того, чтобы анимализм 
не потерпел неудачу по своим собственным основа-
ниям, потребуется более детальное уточнение того, 
что именно представляет собой организм и в чём 
условия его сохранения во времени? Это действи-
тельно так. Однако я не думаю, что мы можем одно-
временно согласиться с идеями Ляо и в то же вре-
мя сохранить наше представление об организме как  
о субстанциональном понятии16. Вспомните, что суб-
станциональное понятие (в терминологии Уиггин- 
са) — это то, что сообщает, чем существо фундамен-
тально является. В этом случае речь идёт о самом 
основании метафизической природы существ. Это 
помогает отделить одно существо от другого, кото-
рое не разделяет его природу. Если мы использу-
ем подход Ляо (хотя его эксплицитное определение 
того, что такое организм, и кажется очень близким 
к определению Олсона), то тем самым мы расши-
рим наше понятие организма до такой степени, что, 
как мне кажется, это приведёт нас к ситуации, ког-

да слишком много разных объектов из нашего мира 
могут быть названы организмами.

Я думаю, что Олсон и сам осознаёт проблемы, 
угрожающие анимализму. Сразу после обращения 
к теме замещений частей тела на неорганические 
импланты в приведённом ранее отрывке он заявля-
ет, что ему нечего особо ответить в ответ на наше 
интуитивное предположение, что мы могли бы пе-
режить такую операцию. При этом он весьма не-
двусмысленно относится к оставшимся вариантам: 
«Если вы собираетесь настаивать, что можете пе-
режить нечто подобное, вы должны либо отрицать, 
что вы живой организм, либо придумать альтерна-
тивное объяснение того, что нужно для того, что-
бы животное сохранялось во времени» [3, p. 142]. 
Можно сказать, что решение Ляо, по всей видимо-
сти, как раз таки является попыткой создания по-
добной альтернативной позиции. Однако, насколь-
ко я могу судить, в своём подходе он ужасающе 
близко приближается к прямому отрицанию того, 
что мы, по сути, живые организмы, или, выражаясь 
иначе, что организм — это субстанциональное по-
нятие, описывающее нас как таковых.

Я попытался показать, как анималистическая 
точка зрения Олсона не может объяснить нашу 
сильную интуицию относительно выживания Тома 
в моём мысленном эксперименте. Даже после по-
пытки двух возможных прочтений позиции Олсона 
об условиях выживания организма, анималистиче-
ская точка зрения не может предложить нам ника-
кого правдоподобного ответа. Поскольку я не при-
бегал ни к какой психологической или ментальной 
непрерывности или связанности, чтобы вызвать 
такие интуиции, мы никак не можем сказать, что  
на нас повлиял психологический подход или, осме-
люсь сказать, практические установки о том, «что 
важно в идентичности» [5, p. 43]. 

Таким образом, моё утверждение, что анима-
лизм не работает на своих собственных основа-
ниях, означает, что он не может предложить прав-
доподобные ответы даже той аудитории, которая 
готова рассматривать только биологические фак-
торы при объяснении условий нашего существова-
ния. Я не вижу другой альтернативы, кроме вывода, 
что анимализм требует некоторых корректировок 
относительно того, чем именно является организм 
и каковы условия его существования. Можно ли 
удовлетворить эти корректировки чем-то вроде ре-
шения Ляо, я не совсем уверен, особенно учитывая 
возможные имплицитные последствия такого реше-
ния для центральной предпосылки анимализма, со-
гласно которой организм — это субстанциональное 
понятие.

Заключение. Основная предпосылка взглядов 
Эрика Олсона по проблемам тождества личности 
состоит в том, что животное или человеческое жи-
вотное, или организм — является наилучшим отве-
том, когда нас спрашивают, чем мы сущностно явля-
емся и что определяет условия нашего сохранения  
во времени. Выражаясь короче — это наше 
субстанциональное понятие. Используя мыс-
ленный эксперимент по замене частей нашего 
тела на неорганические импланты, я попытал-
ся показать, что такие существа, как вы и я, мо-
гут стать полностью неорганическими. Если 
организмы не могут стать такими неорганиче-
скими существами, то мы с вами не являемся  
(в сущностном смысле) организмами. Если орга-
низмы могут стать неорганическими существами,  
то нам нужно более точное определение поня-



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 8  №

 2  2023
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

113

тию ‘организм’. Как и утверждалось в начале этой 
статьи, анималистическая точка зрения Олсона  
не согласуется с нашими очень устойчивыми инту-
итивными представлениями о подобных примерах. 
Единственными вариантами, которые остаётся до-
ступны сторонникам анимализма (кроме попытки 
отрицать предпосылку, что Том, вы и я можем стать 
полностью неорганическими), это либо отказаться 
от анимализма, либо придумать лучшее объяснение 
того, что такое организм и в чём заключаются ус-
ловия его сохранения во времени. Решение, пред-
ложенное Ляо, хотя оно и логично аргументирова-
но, приводит к тому, что, двигаясь по второму пути  
и пытаясь решить задачу переопределения организ-
ма, он делает это настолько широко, что слишком 
близко подходит к первому варианту, т.е к полному 
отказу от анимализма17.

Примечания

1 Я хотел бы поблагодарить Мимозу Пурсиайнен за указа-

ние, что я использую термин киборг некорректно с техниче-

ской точки зрения. Если принять киборга за нечто наполовину 

биологическое, наполовину неорганическое, то считать Тома 

киборгом можно только на первом этапе нашего эксперимен-

та, т. е. в 2060 году. К 2090 году, после последней операции, 

Том будет полностью неорганическим и, как следствие, уже 

не будет считаться киборгом. Тем не менее по практическим 

и стилистическим соображениям я предпочитаю использо-

вать слово ‘киборг’ в качестве описания Тома как в 2060, так  

и в 2090 году.
2 Можно, конечно, задаться вопросом: почему способность 

или возможность существа оказывается не чем-то тесным об-

разом, связанным с его внутренними свойствами. Более того, 

вместе с Николсом [4] можно усомниться в обоснованности 

различия между структурными характеристиками существа  

и его возможностями. Аргументы Николса можно представить 

следующим образом: (1) человеческое животное, животное и 

организм являются функциональными понятиями, и (2) чтобы 

аргумент Олсона работал, он нуждается в очень превратном 

толковании различия между тем, что нечто делает, и тем, что 

делает нечто самим собой. В этой статье я не буду пытаться 

опровергать эти аргументы, поскольку моя цель состоит в об-

ратном, а именно — принять анималистическую точку зрения 

всерьёз и продемонстрировать, что она сталкивается с про-

блемой замещения частей тела неорганическими имплантами.
3 Далее Олсон иллюстрирует неадекватность представле-

ния о личности в качестве субстанции посредством аналогии 

с ‘Локомотивным критерием’ тождества [3, p. 31].
4 «Это утверждение подразумевает, что, когда животное 

умирает, оно обязательно прекращает своё существование. 

Строго говоря, у нас нет объекта, о котором мы могли бы 

говорить как о "мёртвом животном". И хотя так может быть 

названо нечто лежащее у дороги, но это есть лишь безжизнен-

ные останки прекратившего своё существование животного» 

[3, p. 136]
5 Олсон [3, p. 144] приводит целый ряд критических ар-

гументов против того, чтобы рассматривать тело в качестве 

субстанционального понятия. Например, что объект может 

являться телом для одного существа, а затем телом уже дру-

гого, но всё равно продолжать своё существование. Или то, 

что объект может перестать быть именно человеческим телом  

и при этом продолжать своё существование. Тем не менее ос-

новная проблема формулируется Олсоном крайне однознач-

но: «Я не встречал хорошего мнения относительно того фак-

та, что делает нечто чьим-то телом […]. Я не могу завершить 

формулу “верно (necessarily), что x является телом для y если  

и только если, …”» [4, p. 25–26].
6 «Если x — животное в момент t, а y существует в момент 

t*, то x = y тогда и только тогда, когда жизненные функции y 

в момент t* надлежащим образом причинно связаны с теми, 

которые выполняет x в момент t» [3, p. 135].
7 «Для любых организмов х и y, x = y тогда и только тогда, 

когда жизнь x — это жизнь y» [3, p. 138].
8 Данная трактовка подтверждается более поздними рабо-

тами Олсона «… животные, включая человека, имеют более или 

менее ту же метафизическую природу, что и другие биологи-

ческие организмы. Это не отрицает, что некоторые животные 

могут обладать свойствами, представляющими значительный 

метафизический интерес, например — рациональностью и со-

знанием, которыми никогда не могли обладать ни растения, 

ни грибы. Но если мы спросим, из чего состоят организмы, 

какие у них составные части, являются ли они конкретными 

или абстрактными объектами, сохраняются ли они во време-

ни и при каких условиях и т. п., я полагаю, что ответ будет 

более или менее таким же для человеческого организма, как  

и для растений или грибов. Поэтому нам необходимо объясне-

ние метафизической природы организмов в целом» [5, p. 27].
9 «Некоторые из этих примеров могут оказаться невоз-

можными, какого прогресса мы бы не достигли в науке и тех-

нике. Я различаю два вида таких примеров. Некоторые из них 

противоречат законам природы. Я их называю совершенно 

невозможными. Другие примеры невозможны только техни-

чески. Имеет ли значение, если какой-нибудь воображаемый 

пример никогда не станет выполнимым в реальной жизни? 

Это полностью зависит от нашего вопроса, от того, что мы пы-

таемся показать. Даже в науке стоит рассматривать совершен-

но невозможные примеры» [6, p. 219]. Я не осмеливаюсь ут-

верждать, что процедура замещения частей тела имплантами, 

о которой идёт речь в этой статье, не противоречит никакому 

закону природы. Однако даже если эта идея противоречит им 

полностью, всё ещё существует возможность (в этом заключа-

ется позиция Парфита) извлечь из них некоторые интуитив-

ные догадки, пока мы ставим правильные вопросы. Как мне 

кажется, конструируемый мной сценарий включает в себя  

и определяет все соответствующие условия, как того требует 

Уилкс [7, p. 9].
10 Например, см.: «Это потому, что органы, которые когда-

то среди прочих осуществляли руководство этой деятельно-

стью — варолиев мост, продолговатый мозг и гипоталамус —  

отсутствуют» [3, p. 132], или: «Представьте себе, что наш хи-

рург, удаляя головной мозг, оставляет остальную часть вас 

нетронутой, в результате ваш мозговой ствол продолжает вы-

полнять свою работу по управлению сердцебиением, крово- 

обращением, дыханием и пищеварением» [3, p. 10].
11 Это было бы очень похоже на случай с оторванной го-

ловой, подключённой к системе жизнеобеспечения, считает 

Олсон [3, p. 133].
12 Другими примерами могут быть: «…вы — животное,  

а животное перестаёт существовать, когда оно умирает — ког-

да прекращаются его жизненные функции и его ткани раз-

лагаются до такой степени, что их уж нельзя реанимировать… 

вы могли бы быть бессмертным только в том случае, если бы 

функции биологического организма, которые поддерживают 

вашу жизнь могли бы продолжаться вечно» [3, p. 71]; «С точки 

зрения биологического подхода, то, что нам нужно для вы-

живания, остаётся неизменным на протяжении всего нашего 

жизненного пути: как и другие животные, мы выживаем, пока 

наши функции жизнеобеспечения остаются нетронутыми» 

[3, p. 89]; «…его органические функции неразрывно связаны  

с вашими: ваш метаболизм и другие функции жизнеобеспе-

чения продолжаются без перерыва и теперь являются функ-

циями жизнеобеспечения безмозглого животного» [3, p. 116]; 

«Изучите биологическую концепцию смерти... большинство 

биологов сходятся на том, что она каким-то образом связана 

с необратимым прекращением тех метаболических и других 

процессов, которые отличают живые организмы от неживых» 

[3, p. 119].
13 Обратите внимание, что в первом прочтении уделяет-

ся особое значение мозговому стволу самому по себе, пото-



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 8

 №
 2

  2
02

3

114

му что он то, что он есть, а не потому, что он что-то делает.  

Я намеренно акцентирую на этом внимание — для более кор-

ректного прочтения Олсона (которое было бы ближе к его 

собственным намерениям и которое обладает большим коли-

чеством текстуальных доказательств) необходимо правильно 

отражать специфику его подхода к субстанциональному поня-

тию, в рамках которого нечто определяется в первую очередь 

тем, что оно делает, а не самим фактом своего существова-

ния. Именно по этой причине Олсоном отвергается личность 

в качестве субстанционального понятия. Конечно, можно ут-

верждать, что это объяснения разного уровня. Существуют 

работы, в которых превосходно доказывается, что подобное 

различие (что нечто делает и чем оно является), является не-

правомерным в рамках прочтения Олсона, которое в качестве 

субстанционального понятия отдаёт предпочтение животному, 

а не личности [4].
14 Я благодарю Эрика Олсона, указавшего мне на необхо-

димость прояснить этот момент.
15 Мой курсив ни в коем случае не следует понимать как 

утверждение, что это всё, что есть в определении организма, 

которое предлагает Ляо и которое я ранее изложил в своём 

тексте. Я лишь хочу обратить внимание на следующее: то, что 

Ляо определил организм именно таким образом, а также до-

пускает его возможность быть формой жизни, не основанной 

на углероде, позволяет нам выделить взаимозаменяемые части 

в качестве ключевой особенности организма. И это именно 

то, чем, возможно, обладает огромное количество существ  

во всём мире.
16 Я благодарю Арто Лайтинена, который предположил, 

что решение Ляо требует от нас думать об организме как  

о субстанциональном понятии, а об его углеродном или неу-

глеродном строении — как о фазовой сорталии. И хотя у меня 

возникает соблазн сказать, что это будет точная интерпрета-

ция Ляо, но в действительности я не уверен, что это именно 

так. Я также не уверен, объясняет ли это тот факт, что мы  

на самом деле склонны думать об организмах и о том, что они 

основаны на углероде, как об одной из их сущностных черт, 

равно как и о том, что организм не может перестать быть,  

не переставая существовать. Вполне допустимы рассуждения 

об организмах, чьё строение не основано на углероде, но раз-

ве признание этого факта не вынуждает нас автоматически 

считать организмами значительное множество самых разных 

объектов?
17 Я искреннее благодарен за комментарии к ранней 

версии этой статьи Арто Лайтинену, Софии Мигуенс, Мик-

ко Юрьёнсуури и, более всего, Эрику Олсону, чьё терпение  

и детальные комментарии были намного значительнее, чем я 

мог бы рассчитывать.

Библиографический список

1.  Bostrom N. Human Genetic Enhancements: A 

Transhumanist Perspective // The Journal of Value Inquiry. 

2003. Vol. 37. P. 493–506. DOI: 10.1023/b:inqu.0000019037. 

67783.d5.

2.  Wiggins D. Sameness and Substance. Cambridge: Harvard 

University Press, 1980. DOI: 10.2307/2184803.

3.  Olson E. The Human Animal: Personal Identity without 

Psychology. New York: Oxford University Press, 1997. 200 р. 

4.  Nichols P. Substance Concepts and Personal Identity // 

Philosophical Studies: An International Journal for Philosophy in 

the Analytic Tradition. 2010. Vol. 150, № 2. P. 255–270. DOI: 

10.1007/s11098-009-9412-8.

5.  Olson E. What are We? A Study in Personal Ontology. 

New York: Oxford University Press, 2007. 264 р. 

6.  Parfit D. Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press, 

1984. 543 р. 

7.  Wilkes K. Real People: Personal Identity without Thought 

Experiments. Oxford: Clarendon Press, 1988. 249 р. 

8.  Liao M. The Organism View Defended // The Monist. 

2006. Vol. 89, № 3. P. 334–350. DOI: 10.5840/monist200689315.

9.  Liao M. Twinning, Inorganic Replacement and the Organism 

View // Ratio. 2010. Vol. 23. P. 59–72. DOI: 10.1111/j.1467-

9329.2009.00450.x.

Сведения о переводчике:
КОЧНЕВ Роман Леонидович, кандидат философ-
ских наук, старший преподаватель кафедры фило-
софии Тюменского государственного университета, 
г. Тюмень.
SPIN РИНЦ: 7887-8053
AuthorID (РИНЦ): 961891
Адрес для переписки: r.l.kochnev@utmn.ru
Источник перевода:
Cunha R. V. Will I ever be a Cyborg? // Philosophical 
Perspectives on the Self / Eds. J. Fonseca, J. Goncalves. 
Bern: Peter Lang, 2015. P. 41–62. DOI: 10.3726/978-3-
0351-0786-9.
Ссылка на полный текст статьи: https://www.
academia.edu/10328319/Will_I_ever_be_a_cyborg

Для цитирования

Кунья Р. В. Буду ли я когда-то киборгом? = Cunha R.V. 

Will I ever be a Cyborg? / пер. с англ. Кочнева Р. Л. // Омский 

научный вестник. Сер. Общество. История. Современность. 

2023. Т. 8, № 2. С. 106–115. DOI: 10.25206/2542-0488-2023-8-

2-106-115.

Статья поступила в редакцию 12.03.2023 г.
© Р. В. Кунья



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 8  №

 2  2023
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

115

References

1.  Bostrom N. Human Genetic Enhancements: A 

Transhumanist Perspective // The Journal of Value Inquiry. 2003. 

Vol. 37. P. 493–506. DOI: 10.1023/b:inqu.0000019037.67783.d5. 

(In Engl.).

2.  Wiggins D. Sameness and Substance. Cambridge: Harvard 

University Press, 1980. DOI: 10.2307/2184803. (In Engl.).

3.  Olson E. The Human Animal: Personal Identity without 

Psychology. New York: Oxford University Press, 1997. 200 p.  

(In Engl.).

4.  Nichols P. Substance Concepts and Personal Identity // 

Philosophical Studies: An International Journal for Philosophy in 

the Analytic Tradition. 2010. Vol. 150, № 2. P. 255–270. DOI: 

10.1007/s11098-009-9412-8. (In Engl.).

5.  Olson E. What are We? A Study in Personal Ontology. 

New York: Oxford University Press, 2007. 264 р. (In Engl.).

6.  Parfit D. Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press, 

1984. 543 р. (In Engl.).

7.  Wilkes K. Real People: Personal identity without thought 

experiments. Oxford: Clarendon Press, 1988. 249 р. (In Engl.).

8.  Liao M. The Organism View Defended // The Monist. 

2006. Vol. 89, №. 3. P. 334–350. DOI: 10.5840/monist200689315. 

(In Engl.).

9.  Liao M. Twinning, Inorganic Replacement and the Organism 

View // Ratio. 2010. Vol. 23. P. 59–72. DOI: 10.1111/j.1467-

9329.2009.00450.x. (In Engl.).

About the translator:
KOCHNEV Roman Leonidovich, Candidate of 
Philosophical Sciences, Senior Lecturer of Philosophy 
Department, Tyumen State University, Tyumen.
SPIN-code: 7887-8053
AuthorID (RSCI): 961891 
Correspondence address: r.l.kochnev@utmn.ru 

For citations

Cuhna R. V. Will I ever be a Cyborg? / trans. from Engl. R. 

L. Kochnev // Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. 

Modernity. 2023. Vol. 8, no. 2. P. 106–115. DOI: 10.25206/2542-

0488-2023-8-2-106-115.

Received March 12, 2023.
© R. V. Cuhna

Católica Porto Business School, 
Porto, Portugal

WILL I EVER BE A CYBORG?

UDC 111
DOI: 10.25206/2542-0488-2023-8-2-106-115

R. V. CUHNA

Eric Olson’s animalist view relies on the premise that person is not a fit candidate to 
be a substance concept, in Wiggins’s terminology. Instead, he claims, animal is what 
best serves as the answer to what we most fundamentally are and what determines 
our persistence conditions. Pro-posing a thought experiment concerning inorganic 
replacement, I aim to show that Olson’s animalist view cannot accommodate our 
very strong intuitions about such cases. My claim is then that animalism either fails on 
its own grounds or requires some tuning regarding what exactly an organism is and 
its persistence conditions. I will examine Matthew Liao’s attempt to accommodate 
such intuitions within an animalist view. I will also describe the basics about Olson’s 
animalist view but let us first look at the rough outline of my thought experiment. 
The essentials are as follows, the rest I will provide later, as we go along.

Keywords: animalism, human animal, biological life, organism, inorganic replacement.

Translated from English

R. L. KOCHNEV

Tyumen State University, 
Tyumen, Russia


	106-115

